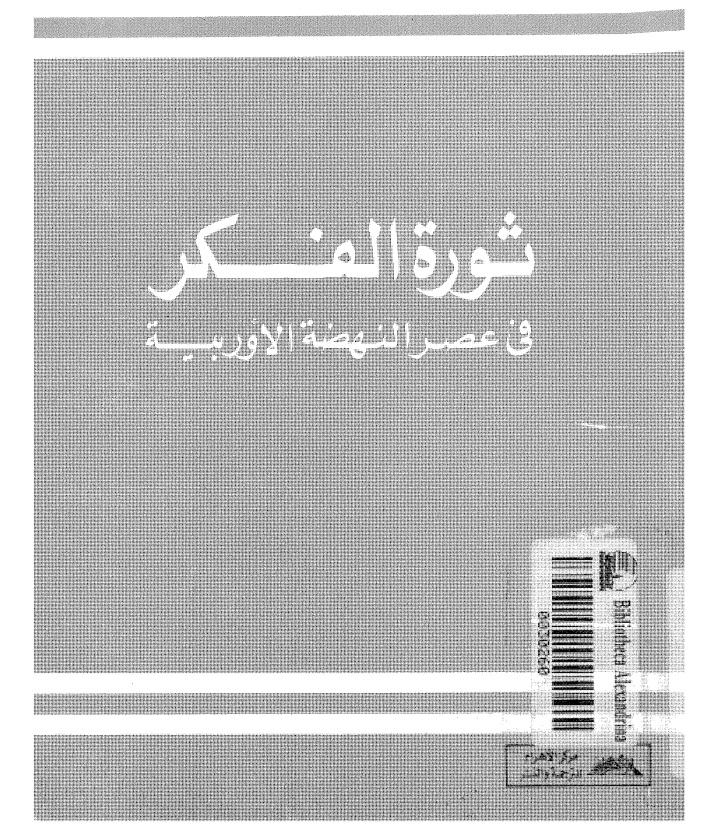
## د کنور لوبیتی عوشی



# شورة المنكر في عصرالنهضة الأوربية

دكنور لوبيس عوض

الطبعــة الأولى ١٤٠٧ هـ ــ ١٩٨٧ م جميع حقوق الطبع محفوظة

الناشر : مركز الاهرام للترجمة والنشر مؤسسة الاهرام ــ شارع المجلاء القاهرة تليفون ٧٤٨٢٤٨ ــ تلكس ٩٢٠٠١ يوان

# المحتومات

| صعحه |   |   |    |   |   |   |   |   |   |   |   |                                             |
|------|---|---|----|---|---|---|---|---|---|---|---|---------------------------------------------|
| ٥    | ٠ | ٠ | ٠  | • | • | • | • | ٠ | • | ٠ | • | 7                                           |
| ٧    | ٠ | • | •  | • | • | • | • | • | ٠ | • | • | ماركو بولـــو .                             |
| ۲٧   | • | • | •  | • | ٠ | ٠ | • | • | • | ٠ | • | دانتی الیجییری                              |
| 00   | • | • | ٠. | • | ٠ | • | • | • | ٠ | • | ٠ | بـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ      |
| 75   | • | ٠ | •  | • | ٠ | • | • | • | ٠ | • | • | بوكاشــــيو .                               |
| ٧٣   | • | • | •  | ٠ | ٠ | ٠ | • | ٠ | • | • | ٠ | مكياغيالسى .                                |
| ۲.1  | ٠ | • | ٠  | • | • | • | • | • | • | ٠ | • | لورنزو دی مدیتشی                            |
| ۸۲۱  | • | ٠ | •  | ٠ | • | • | ٠ | • | • | ٠ | • | ســافونارولا .                              |
| ۱۷۳  | • | • | ٠  | • | • | • | • | • | • | • | • | بيكو ديللا ميراندولا                        |
| ۱۸۲  | • | • | •  | • | • | • | • | • | • | • | • | ليونساردو دانمنشى                           |
| ۲.۱  | • | ٠ | •  | ٠ | • | • | • | • | ٠ | ٠ | ٠ | رفاييـــــــــــــــــــــــــــــــــــ    |
| ۲.۲  | • | • | •  | • | ٠ | • |   | ٠ | ٠ | • | ٠ | ميكلانجلـــو .                              |
| ۸۲۲  | ٠ | ٠ | •  | • | • | ٠ | • | ٠ | ٠ | • | ٠ | رازمـــوس .                                 |
| 137  | • | • | •  | • | • | • |   | • | • | • | • | جوردانو برونسو                              |
| 777  | • | • |    | • | ٠ | • | • | • | ٠ | • | • | جاليليــــو .                               |
| ۲.۲  | • | • |    |   |   | • | • | • | • | • | • | كامبانياـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |

#### سههت

ليست هذه الكلمة مقدمة ، ولسكنها مجرد تمهيد ، ومن يتأمل هسذه الدراسات يجد انها تمثل اهم مقومات عصر الرنيسسانس المعروف بعصر النهضة الأوروبية ، ويجد من جهة أخرى انها تمثل الدعامات الفكرية التى قامت عليها الحضارة الفربية الحديثة .

فهناك روح الاستكشاف والمفاهرة والاقتحام التى تجلت فى اسسفار ماركو بولو وما زالت تلتهم الوجدان الأوربى قرونا حتى اينعت فى مفساهرة كولبوس الكبرى والكشف عن الأمريكتين ، والكشف عن رأس الرجساء الصالح واستراليا ونيوزيلندا والقطبين ، حتى فض مغاليق القارة العذراء ، ( افريقيا ) ، فى القرن التاسع عشر ، وبعد أن فرغ الانسان من كوكبنسا بدا يغزو الكواكب الأخرى فى نهاية القرن العشرين ، وقد استفرقت ريادة الفضاء ستة قرون كاملة ، منذ حسابات كوبرنيك وجاليليو الدقيقة لمدارات الأنلاك حتى وطئت اقدام الانسان ارض القهر .

هذه الروح ، روح البحث والسطو ، ولا سطو بغير بحث ، هى وراء ظاهرة الاستعمار التى اقترنت بالحضارة الغربية الحديثة وانتهت بنزح ثروات المالم وكنوزه وتكديسها او استغلالها فى اوروبا فى الانتاج والخدمات وفى مزيد من البحث والاقتحام .

وهناك ظهور ظاهرة الدولة القومية من انقاض الجامعة الدينية التى نجد دعامتها النظرية فى دانتى اليجييرى وفى مكياميللى . وهى فى وجهها الناضر وراء كل حركات التحرير الوطنى منذ جان دارك ، أم شهداء الوطنية فى العالم الحديث ، وفى وجهها الكريه وراء العنجهيات القومية والعنصرية والدينية ووراء بحار الدماء التى خضبت وجه الأرض منذ آلاف السنين ، وحالت ولا تزال تحول دون قيام مجتمع دولى ترفرف عليه رايات الحسرية والعدل والسلام ،

وهناك انتصار اللهجات الشعبية على اللغة الفصحى ( اللاتينيسة ) ، وتحولها الى لغات حية مزدهرة بالآداب الخصبة بثمار القلب والعقسل ، بعد الف عام من العقم الكنسى الذي قتل الآداب والفنون والعلوم ، وخنسق لغة الشعب وجرم ترجمة الكتاب المقدس اليها حتى يحتكر الكهنة فهم نصوص الدين وتفسيرها للملايين من بسطاء المؤمنين .

هذه اللفات الشعبية التي اينعت في ادب دانتي وبترارك وبوكاشيو ، ونظائرهم في الآداب الأوروبية الأخرى ، كان انتصارها على اللاتينيـــة الفصحى مقدمة لازمة لحركة الاصلاح الديني لأنها اشركت الجماهير في قراءة نصوص دينها وفهمها ومناقشتها ، ومقدمة لازمة لاتساع قاعدة الديمقراطية لأنها اشركت الجماهير في قراءة نصوص القانون والسياســة بعد ان كانت كالتعاويذ لا يفهمها الا الصفوة ، لأنها كانت محنطــة في اللغة اللاتينية الفصحى .

وهناك إنتصارات الفنون التشكيلية التى بدأت بفنانى الكواتروتشنتو وبلغت قمتها فى روائع ليوناردو دافنشى ورفاييل وميكلانجلو ، بعد الف عام من انقراض التصوير والنحت ، فلم يبق من الفنون التشكيلية الا فن العمارة لحاجة الكنيسة لبناء الكاتدرائيات ، ولحاجة أمراء الاقطاع لبناء القصور والقلاع . أما التصوير والنحت فقد ازدراهما الشعور الدينى لانهما يذكران بالوثنيات الأولى .

وهناك رد اعتبار الانسان ورد اعتبار الحياة الدنيا بعسد الف عام من العصور الوسطى ملأت اوربا بالأديرة واقنعت البسطاء ان نصيبهم فى ميراث الأرض هو حرثها وزرعها لأمراء الاقطاع ، وأن ميراثهم الحقيقى هو ما كان الدكتور حسين فوزى يسميه « القيراط الخامس والعشرون » . الحياة ذاتها خطيئة ، فما بالنا بمجد الحياة : بالعلم ، بالفن ، بالفكر ، بالمسال ، بالقوة ، بالسعادة ، بالحرية ، بالمساواة ، مجسد العالم زائل . وكل هذه الكنوز لا معنى لها الا فى العالم الآخر ،

وجاء لورنزو دى مديتشى وبيكو ديللا ميراندولا وارازموس ليدحضوا ذلك ، كل بمنطقه الخاص ، بلُ جاء كامبانيللا ليتصور امكان بناء المدينة الفاضلة على الأرض ،

واجمع الجميع على رد اعتبار الحضارات « الجاهلية » ، ولاسيها حضارة اليونان والرومان ، لأنها حضارات اعترفت بالانسان والحياة وبكل ما تحت الشمس ، كانوا يتولون : بكل ما تحت القمر ، كلهم الا ذلك الراهب العجيب سافونارولا ، ولكن هذه قصة اخرى ،

## مسارکسوبسوئسو MARCO POLO ۱۳۰۵ - ۱۳۰۵

## 0

العلى ماركو بولو كان اشهر رحالة أوربى قبل كريستوفر كولبسوس ( ١٤٥١ كا ١٠٥٦ ) فى بدايات أوربا الحديثة ، فهو من أسبق الرواد الذين عبروا آسيا الوسطى واستقروا فى الصبن ، وقد ترك لنا تجربته مدونة الملاها فى سجنه بهيناء جنوا بعد عودته من أسفاره على رفيق سسجنه روستكان فألهبت خيال الأوربيين وحفزتهم الى ارتياد اقطار العالم المجهولة شرقا وغربا ، وقد كانت يومئذ ثلاثة أرباع العالم .

وفى العالم القديم لم يكن سكان البحر الأبيض المتوسط يجهلون تمساما وجود الصين ، فهناك وثائق صينية ويونانية ولاتينية تدل على وجود علاقات تجارية طفيفة بين بعض دول البحر المتوسط والصين ، ومع ذلك فأقدم هذه النصوص لا يتجاوز القرن الأول ق٠م٠

وفى «جغرافية » استرابو (٥٨ ق٠٥٠ - ٢٥ ميلادية) أن أول من جاء الى البحر المتوسط بأخبار الصين كان الضابط نياركوس وهو احد قواد الاسكندر الأكبر ، وقد سار بجنوده من الخليج الفارسى الى مصب نهر السند فى القرن الرابع ق٠٥٠ وكان اليونان يعرفون الصينيين باسم «الصير» غالبا من اسم « الحرير » باللغات القديمة ، وهو « سيريكوم » ، أو ربما كان اسم الحرير على اسم « الصير » .

وجغرافيو مدرسة الاسكندرية في القرنين الأول والثاني للميلاد يحدثوننا عن نشاط التجار المصريين القوى في العصرين البطلمي والروماني بين موانيء البحر المتوسط والنوبة والبحر الأحمر والهند وسيلان . ففي كل صيف كان يخرج من مصر أسطول تجاري قوامه نحو مائة سفينة قاصدا المحيط الهندي ثم يعود مع الرياح العكسية في ديسمبر سيناير . وقد وصل الملاحون المصريون الى الهند الصينية في القرن الأول الميلادي وعند عودتهم نقلوا اخبار الصينيين الى علماء الاسكندرية وكانوا يسمونهم أهل « الصيين » أو

« الصينا » . . ومعنى هذا أن المصريين نقلوا الى الرومان أخبار أمتين هما « الصحير » الذين كانوا يزودون الرومان « بالسيريكوم » أى الحرير ، و « الصين » الذين لا يمكن بلوغهم الا بعد رحلة طويلة وراء المحيط الهندى . و الصين » كانتا أمة واحدة .

وقد ورد ذكر حرير « الصير » فى بلينيوس الأكبر ( 77 - 79 م ) ، وفى ديو كاسيوس ( 100 - 77 م ) ، كما حدثنا الرحالة المؤرخ الجغرافى باوسانياس ( ق 7 للميلاد ) عن ذلك وعن دودة القز ، وبالمثل ورد ذكر « الصير » فى الشعر اللاتينى عند هوراس ( 70 - 7 ق 7

وكانت اساطير الرومان تقول ان الصينيين لا يعسرفون الحسرب ولا السلاح وان الفرد منهم يعمر مائتى عام ، وفى بلينى الأكبر أن روما كانت تستورد من الصين الحرير والمصنوعات الحديدية والفراء — أما الوثائق الصينية متقول ان الصين كانت تستورد من البحر المتوسط الزجاج والألوان والمصوف والكتان والمعادن والرصاص والأحجار الكريمة ، وقد جاء فى تاريخ الرومان أن « الحرير الذى كان قديما الامتياز الخاص بالنبلاء ، اصبح كل الناس يلبسونه فى أيامنا هذه » ، وكان هذا يستنزف ذهب الامبراطورية ، فحاول أباطرة روما الحد من استيراده باصدار المراسيم ولكن دون جدوى ،

كان طريق التجارة بين الامبراطورية الرومانية والصين يمر بالعراق وفارس وباكتريا وقشفر ، وهو نفس الطريق الذى سلكه ماركو بولو ، وكثيرا ما كان التجار الرومان يشترون منتجات الصين من الهنود في طريق الملاحة أو من الفرس في طريق القوافل ، مما رفع ثمن المنتجات المسينية في روما مائة ضعف عن ثمنها الأصلى في الصين ، ولما أقفل الفرس طريق التجارة مع الشرق في النصف الثاني من القرن الثالث الميلادي أيام الدولة الساسانية قيل ان رطل الحرير بلغ ثمنه في روما رطلا من الذهب ،

وأول مرة نسمع فيها عن بعثة دبلوماسية بين روما والصين ، كانت عام ١٦٦ ميلادية عندما أرسط أمبراطور روما الفيلسوف مارك أوريليوس ( ١٢١ ــ ١٨٠ م ) ، وهو من أسرة الانطونين ، سفيرا الى تونكين يحمل هدية منه الى أمبراطور الصين مكونة من العاج وقرن الخرتيت وظهر السلحفاة ، وهى هدية هندية لا رومانية ، والوثائق الصينية تتحدث عن «اندون » أمبراطور روما ، ويظن البعض أن هذه البعثة لم تتجاوز أن تكون زيارة مجموعة من التجار المصريين أو السوريين للصين ــ وفي ٢٢٦ م زار

الصين تاجر سورى عن طريق الهند الصينية ، ولكن الطريق البرى ، كان هو الطريق الأكثر اهمية .

غير أنه ابتداء من القرن الثالث والقرن الرابع سحد الفرس طريق القوافل بين البحر المتوسط والصين ثم تلاهم العرب فى القصرن السحابع فقلت القوافل وقلت السفن الساعية بين العالم اليونانى الرومانى والصين. كما أن أوربا الاقطاعية كانت فقيرة قليلة الاحتياج الى صادرات الشرق . فذبلت التجارة بينهما ، وفى القرنين الخامس والسادس نقلت بيزنطحة فزبلت التجارة بينهما ، وفى القرنين الخامس والسادس نقلت بيزنطحة زراعة شجر التوت وأنشأت مصانع الحرير وأخذت تصدر الحصرير الى روما ، وقد انتهى الانحطاط الثقافى وعزلة أوروبا الاقطاعية ، بأن نسى الأوربيون درجة وجود الصين .

وبتشقق الامبراطورية العربية بدات أوربا من جديد تحاول ان تخرج من عزلتها عن طريق الحروب الصليبية لاستعمار الشرق الادنى ، وفى الوقت نفسه ظهرت فيها ارهاصات الاهتمام من جديد بالشرق الاقصى . وكانت الطلائع فى هذا ماركو بولو واسرته ، وهم من اهل البندقية التى كانت أقوى دويلة بحرية فى البحر المتوسط ولا منافس لها الا دويلة جنوا .

وفى الحروب الصليبية اكتشف الأوربيون أن الشرق كان أرقى بكثير من الفرب ، تدفق أمراء الاقطاع على سورية وفلسطين ومصر وبيزنطسة لنهب ما يحتلونه من بلاد ، فكانوا يغتصبون القصور بما فيها من تحف ثمينة وبدا لهم الشرق كأرض سحرية ونشئت بينهم اسطورة « كنوز الشرق » وتجاهلوا أن السواد الأعظم من أهل المشرق كانوا يعيشون فى فقر مدقع بسبب جبروت حكامهم ، كان تجار أوروبا وفرسان العالم المسيحى قد الفوا مقاعدهم العادية الخشنة المصنوعة من خشب الأرو أو البلوط فى قلاعهم مأوا لأول مرة أرائك أمراء المسلمين والمفول وفرسانهم وتجارهم مكسوة بالوسائد والسجاجيد متعددة الألوان ، ورأوا الخناجر والسيوف المطعمة بنضاتها بالأحجار الكريمة ، وكان ماركو بولو ابن عصره فكان من الفارقين في الافتتان بالشرق وكنوزه ،

وفى غترة الحروب الصليبية تسللت الى أوروبا بضائع الشرق الادنى ورقيقه والفاظه العربية واليونانية ، بل وتأثرت عادات الفرسان الفرنسيين والايطاليين وملابسهم ، ولطول اقامة ماركو بولو واسرته فى القسطنطينية وشبه جزيرة القرم تحولوا الى شرقيين .

وكان المستفيد الأول من الحروب الصليبية المدن التجارية الايطالية ، ولاسيما موانىء البندقية وجنوا وبيزا ، نقد كانت هذه المدن والموانىء تمسد

الصليبيين بالسفن والسلاح والغذاء ، ومقابل هذا كانت تحصل على القسم الأكبر من الغنائم ، وبعد الحملة الصليبية الثالثة حصلت جنوا وحدها على جزء من القدس وعلى انطاكية واللاذقية وعلى ثلث بيروت وقيصرية وعكا ، وبعد ذلك استولى اهل جنوا على غافا جوسستا عاصمة قبرص ، وعلى طرابلس في سورية ، وعلى بعض جزر اليونان مثل خيوس وصاموس ، النخ ، واسسوا في القرم مستعمرة خاصة بهم كانت بمنابة محطمة لهم للتجارة مع فارس وآسيا الوسطى ،

وفي الحملات الثلاث الأولى استولت جنوا والبندةية على صحور وصيدا ، وانتهت المنافسة بينهما بحرب دامية للسيطرة على البحار وعلى طرق التجارة وعلى المستعمرات في بر الشنام ، وكانت أمالفي أول ضحية لهذه الصراعات ، ففي القرن ١٢ حطمتها بيزا وحطمت كل اسطولها ، ثم حطمت جنوا اسطول بيزا عام ١٢٨٤ واستولت جنوا منها على ٣٣ سفينة واسرت ، ، ، ، ، ، ، ، ، وفي ، ١٢٩ تعاونت جنوا وغلورنسا على تحطيم ميناء بيزا وأغلقتا بالصخور مصب نهر الأرنو ،

وبدأ الصراع الرهيب بين البندقية وجنوا للسيطرة على البحر المتوسط وطرق التجارة مع الشرق ، فكان أهلهما يتقاتلون في البحر والبر وفي أسواق التجارة وفي مدن الشرق بلا رحمة ويحرق بعضهم سلفن البعض الآخر ومصانعه ، وكانوا أحيانا يستأجرون المرتزقة لذلك وأحيانا يتنافسون في استرضاء عرش بيزنطة ويستغلون الخلافات بين أمراء الصليبيين .

وقد كانت النقطة الحاسمة بين البندقية وجنوا هي الحملة الصليبية الرابعة عام ١٢٠٤ . فقد سارت الحملة الصليبية الرابعة بناء على نصيحة البندقية وبسند من اسطولها الى بيزنطة بدلا من قتال المسلمين ، واستولت على القسطنطينية ودمرتها وانشأت فيها امبراطورية لاتينية ونهبت من كنوزها غنائم بغير حصر من الذهب والفضة والأحجار الكريمة والجواهر النفيسة والحرير والفراء والطنانس ، واستولى اهل البندقية بالاتفاق السابق على نصف الفنائم وعلى كثير من الامتيازات : استولوا بعد الحملة الرابعة على أهم جزر الارخبيل وعلى شواطىء بحر مرمرة وعلى كريت وعلى جزر أيونيا وعلى ساحل دالماسيا ( في يوجوسلافيا الحالية ) ، وعلى الأحياء التجارية في القسطنطينية وغيرها من مدن بيزنطة . وأقاموا المسانع على سواحل بحر الوف ، وبهذا استولت البندقية على ثلاثة أثمان الأراضي التي استولى

عليها الصليبيون وحاولت ان تحتكر الربا في هذه الامبراطورية الرومانيـة الجديدة ، وبلغت البندقية قمة سطوتها .

كانت البندقية لا تزال فى قمة سطوتها فى ١٢٦٠ حين بدا الأخسوان نيكولو وماتيو بولو رحلتهما الى الشرق ومعهما الفتى اليافع ماركو بولو بن نيكولو بولو وكان تجار البندقية فى حماية امراء الفرنجة اللاتين وفرسانهم، وكان أهل جنوا يستعدون للثأر بجولة ثانية ، فتعاونوا مع الأمراء والفرسان اليونان فى دويلات آسيا الصغرى من بقايا امبراطورية بيزنطة .

وفى ١٢٦١ كانت اسرة بولو ، وهم من تجار البندقية ، قد وصلت الى نهر الفولجا عندما اسقط اهل جنوا الحكام اللاتين فى بيزنطة ، وحل اهل البندقية فى السيطرة على كل شيء من جزر البسا وكورسيكا وسردينيا غربا الى آسيا الصغرى وشبه جزيرة القرم والبحر الاسود وبحر آزوف وبحر قزوين شرقا .

وسواء تحت هيلمان البندقية او جنوا لم يكن التجار الأوربيون يتجاوزون فى رحلاتهم مدن نهر الفولجا وغارس وآسيا الوسطى لأن طريق الشرق الاقصى كان مسدودا بقوة المفول .

أما فى الشرق الاسلامى فقد كانت الشام مجزاة الى امارات أو دويلات عربية صغيرة بعضها تحت حكم الصليبيين ، وكان اكثر آسيا الصخرى تحت حكم الاتراك السلاجقة ، وفى فارس وآسيا الوسطى تعاظمت قسوة شاهات خوارزم ، أما فى بغداد فقد كانت الخلافة العباسية مجرد ديكور أو واجهة ، والسلطة الفعلية فى أيدى الأمراء والسلاطين الترك أو السكرد والوزراء الفرس ، وكان الفاطميون فى مصر لا يعترفون بدولة بنى العباس .

وفى المدن الكبرى مثل دمشق وحلب وبغداد والموصل وتبريز وخوارزم وبخارى وسمرقند وهراة تكونت طبقة ضخمة من الحرفيين الذين كان التجار يستغلونهم بلا رحمة مما أشاع الفتن والقلاقل فى هذه المناطق ، وكان كبار التجار يسيعلون على القوافل ناقلة التجارة الرئيسية بين الشرق الاقصى والشرق الاوسط والشرق الادنى ، ولاسيما الاقمشة والتوابل والطيور والجلود والفراء والحرير والجواهر والرقيق ، واختل الامن بسبب القسلق الاقتصادى والقلق الاجتماعى وفتن الصناع وثورات العبيد ، فاختلت طرق التجارة مع الشرق الاقصى ، مما جعل كبار التجار يعملون على ظهور قسوة ضاربة موحدة تؤمن لهم طرق القوافل ، وفى هذه الظروف قاد جنكيزخان خمال المغول عبر آسيا واوربا الشرقية .

فحتى النصف الثانى من القرن ١٢ كان النظام الاقتصادى فى منغوليا نظاما اقطاعيا يقتسم فيه امراء منفوليا سهوب بلادهم ومراعيها وبراريها وكانوا يسمون انفسهم بألقاب « النويون » و « البكولت » . و فى اواخسر القرن ١٢ قاد تيموشين هذه الارستقراطية المغولية ، و فى ١٢٠١ وحدها ووحد بها كل منفوليا وسمى نفسه جنكيزخان . وبين ١٢١١ و ١٢١٦ اجتاح جنكيزخان بجيوشه الجرارة ، وقوامها من الفرسان ، الصين الشمالية ، و فى ١٢١٧ اجتاح آسيا الوسطى و هزم محمد خان الذى أسنس فى خوارزم دولة قوية بين ١٢٠٠ و ١٢٠٠ .

وفى ١٢٢٠ احرق جنكيزخان بخارى ثم سمرقند ، وفى ١٢٢١ دمر مدينة بلخ بتركستان الأفغانية واباد اهلها بعد أن كانت أكبر مركز تجارى فى آسيا الوسطى ، وهكذا قضى نهائيا على دولة خوارزم ، وفى ١٢٢١ أيضا اجتاحت جيوش المغول شمال ايران وهزمت قوات جورجيا فى تفليس ، ومن شمال غارس والقوقاز احتل المغول سهوب نهر الدون بقيادة أحد أبناء جنكيزخان وهو طولاى خان ، وسحق الروس حتى نهر الدنيبر ، واحتلوا القرم فى الجنوب وخربوا مدن القوط والبيزنطيين ،

واجتاح المفول روسيا بين ١٢٣٧ و ١٢٤٠ بقيادة باطاى أو باطو، وفى ١٢٤٠ خربوا مدينة كييف وفى ١٢٤١ خربوا بولندا وسيليزيا ومورانيا ، وفى ١٢٤١ ايضا سقطت فى ايديهم مدينة بيشت ( بودابست ) ، عاصمة المجر ، وزحفوا الى بحر الادرياتيك ، ولكنهم انسحبوا بعد وفاة ابن جنكيزخان ، واسمه أوجوداى ، وعادوا الى منغوليا .

وفى ١٢٥٨ دمر هولاكو حفيد جنكيزخان بغداد وقتل آخر الخلفاء العباسيين واستمر المغول بقيادة كوبلاى خان ، حفيد جنكيزخان ، ف غزو الصين الوسطى والصين الجنوبية ، وفى ١٢٧٠ صفى كوبلاى خان المبراطورية أسرة سونج فى الصين الجنوبية واستولى على التبت وبورما فى زمن زيارة ماركو بولو للصين ، وأصبح كوبلاى خان اول موحد للصين بعد أن ظلت قرونا طويلة تنقسم الى شمالية وجنوبية ، وقد ساعد المغول فى كل هذه الانتصارات الساحقة أن العالم من شرقهم وغربهم كان ينقسم الى المارات أو «دويلات» مفتتة متحاربة وليس فيه دولة موحدة قوية .

كانت الحروب المستمرة بين هذه الامارات تهدد باستمرار طريق القوافل بين الشرق الأقصى والشرق الأدنى فتضافر كبار التجار أولا مع محمد خان ليبنى دولة عسكرية قوية فى خوارزم تؤمن طريق القروافل ، وقد نجح فى تأمين آسيا الوسطى ، ولكن يبدو أن الأمر كان بحاجة الى قروة

ضاربة اكبر من قوته لربط الصين بشرق البحر المتوسط ومن هنا نقل التجار بعد ١٢١٨ تأييدهم للمغول ومولوا جنكيزخان حتى استطاع ان يقيم اوسع امبراطورية عرفها التاريخ وربما اقصرها عمرا .

كان جيش المغول عبارة عن حشود ضخمة من الفرسان سريعى الحركة ، ينقضون بسرعة ويختفون بسرعة ويثيرون الرعب بحرق المسدن والفتك بالتجمعات البشرية ، وكانوا يستخدمون اسرى البلاد المفتوحة جنودا في جيوشهم ويضعونهم في الصفوف الأمامية وفي اقل من مائة عام امتدت امبراطوريتهم من الصين الى المتوسط ومن نهر لينا الى المحيط الهنسدى وشملت العراق وأرمينيا وجورجيا وايران وأنغانستان وروسيا الموسكوفية والقرم والفولجا وسيبيريا الغربية وكازاكستان وآسيا الوسطى وتركستان الشرقية ومنغوليا وبايكل ومنشوريا والصين والتبت وبورما ، وفتحت هذه الامبراطورية طريق التجارة من المحيط الهادى حتى البحر الأبيض المتوسط ،

## (1)

### كثاب كوبيلاى خان

ولد ماركو بولو بن نيكولو بولو عام ١٢٥١ فى جزيرة الريالتـــو بالبندقية . ولا احد يعرف شيئا عن حياته الأولى وعن تنشئته ، ويظن البعض أنه لم يدخل مدرسة ولم يكن يعرف القراءة والكتابة بالايطالية .

وكان أبوه نيكولو بولو وعمه ماتيو من تجار البندةية الصغار أو متوسطى الحال وكانا يسافران الى الشرق للتجارة وفي سن الخامسة عشرة خرج ماركو مع أبيه وعمه الى عكا وتوجه ثلاثتهم الى القدس للحصول على زيت من سراج القبر المقدس وكانت القدس يومئذ تحت حكم المغول وكان آل بولو يحملون خطابا من البابا جريجورى التاسع في عكا الى خان المغول الأعظم في القدس ونود خان المغول آل بولو بألواح ذهبية عليها خاتم كوبلاى خان لضمان الأمان في الطريق .

وكان سلطان مصر البندقدارى يهاجم أرمينيا بجيش جرار ، ولكن أرمينيا بولو استطاعوا بلوغ أرمينيا بفضل هذه الألواح الذهبية ، وكانت أرمينيا مركزا لتجمع فرسان التتار بسبب كثرة الكلأ فيها ، ومن هناك وصلوا الى أرضروم وهى الأناضول التى كانت بلاد التركمان ، وفى أرمينيا يصف لنا ماركو بولو أشياء تذكرنا بحواديت « ألف ليلة وليلة » وقصص السندباد ، فهو يحدثنا عن جبال أرمينيا العالية وأخاديدها الغائرة التى تتساقط فيها جداول المياه المحملة بالماس من أعالى الجبال ، وطريقة جمع الماس هى أن يلقى الناس بقطع من اللحم في هذه الجبال والأخاديد فيلتصق فيها الماس ، وتجتمع النسور على قطع اللحم فتحملها الى الوديان ، وهناك يتجمع الناس ويخيفون النسور بصياحهم فتطير النسور تاركة ما قد حملت من اللحم والماس .

ومر آل بولو بالموصل متحدث ماركو بولو عن حرير الموسلين • ثم انطلقوا الى تبريز « وهى مدينة كبيرة وعريقة فى قطر كبير يدعى العراق » .

وهناك وجد الناس يعيشون على التجارة وعلى صناعة الحرير المطعم بخيوط الذهب وعلى تجارة اللؤلؤ . وقد ذكر رحالة آخر عن نبريز أن تجار جنوا بنوا قلعة على جبل مشرف على هذه المدينة فقال لهم الخان : هذا ممنوع . أنا بعتكم الجبل ، فانقلوه الى بلادكم ، وهناك ابنوا عليه ما تشاءون . ولا بدءوا يجادلونه أمر بقطع رءوسهم جميعا .

وبعد سبعة أيام من الرحيل وصل آل بولو الى مدينة كرمان التى كانت قد سقطت حديثا فى أيدى التتار وكانت شهيرة بمناتجم الفيروز . وبعد سفر أيام عديدة وصل ماركو بولو واسرته الى ميناء هرمز على الخسليج الفارسى حيث كانت الحرارة خانقة . وقرروا الرحيل الى الصين بالطريق البرى فلحقوا بالقوافل المسافرة شمالا الى هضبة البانير شمال الهنسد ليصلوا الى دولة كوبلاى خان ، وكان الخان الأعظم كوبلاى قد منح هولاكو لقب خان وأطلق يده فى فارس ، وكان آل بولو اثناء عبورهم فارس يجمعون المعلومات لصالح كوبلاى خان عن طائفة الحشاشين التى كانت تخسل بالأمن فى ايران وتقطع طرق القوافل فى السهوب والبرارى ، وهى منطقة الحشاشين .

كان الحثماثسون ينقسمون الى سبع درجات على راسمها زعيمهم « عجوز الجبل » ومن تحته « الدعاة الكبار » وهم أعوانه الذين يسكنون القلاع ويلبسون ملابس بيضاء ، وتلا هؤلاء الطبقة الثالثة ، وهم « المجندون العاديون » ( بكسر النون ) ، والطبقة الرابعة ، وهم « الرفاق » ( جمسع « رفيق » ) ، وهؤلاء لايعرفون أسرار الجماعة ، ثم الطبقة الخامسة ، وهم « المحكوم عليهم » ، وهؤلاء ينفذون أحكام « عجوز الجبل » ويلبسون الملابس البيضاء ولكن مع طاقية حمراء وحزام أحمر وتزلك أحمسر ، وأخيرا فهناك الطبقة السادسة وهم المبتدءون .

هذا ما يبدو للناس ، أما الحقيقة فغير ذلك ، فالقهة في هذا النظام يحتلها الامام «الخفي» «الذي سيأتي في آخر الزمان» ، والطبقة الثانية يحتلها « الكوديديا » وهم طبقة تعرف بأنها « حجة اللطف الالهي » ، والطبقة الثالثة هم « الصادقون » وهم الحجة بأن حجة اللطف الالهي مكلفون من الامام وأن الامام مكلف من الله ، أما الطبقة الرابعة فهم « الدعاة » ، والخامسة هم « الاتباع الجدد » الذين تلقوا حديثا اسرار الطائفة واقسموا يمين الولاء لها ، والسادسة هم « المسوخون كلابا » أي الباحثون عن القبول في الطائفة بحث كلاب الصيد عن الفريسة ، والسابعة هم « المؤمنون » وهم الشعب ، وفي ماركو بولو أن طائفة الحساشين هي طائفة الاسماعيلية

او متفرعة منها . وقد كان الحث المدايون يحاربون المسلمين والصليبيين في آن واحد .

قال ماركو بولو ان « عجوز الجبل » كان يقيم في قصر آية في البهاء وسط حديقة شماسعة غناء لا منيل لها في العالم كله فيها جداول من خمسر ولبن وشهد وحور ، وكان يلقن اتباعه انها الفردوس الأرضى ، وكان في بلاطه غلمان عمر كل منهم نحو اثننى عشرة سنة ، وكان يعطيهم مخدرا يشربونه وحين يفيقون يجدون انفسهم بين هؤلاء الحور في الفردوس الأرضى ، اما هذا المخدر فهو الحشيش ، وهذا ما لم يعرفه ماركو بولو وانما تحدثت عنه المصادر الاخرى ، وكان « عجوز الجبل » يخدر الغلمان ثم ينقلهم الى قصره ويصحون في دهشة لخروجهم من الفردوس الأرضى ، كل هذا ليسيطر على ارادتهم فيجعلهم يقتلون من يريد ،

وذكر ماركو بولو أن هولاكو اراد أن يتخلص من شرهم فى ١٢٥٢ فدمر قصر « عجوز الجبل » بعد حصار دام ثلاث سنوات ، واباد الحشاشين عن اخرهم ، ولكن ماركو بولو أخطأ فى روايته لأن منهم كثيرين فروا الى جبال البامير ، وعند بعض المؤرخين أن طائفة الاسماعيلية من بقاياهم .

ثم سافر ماركو بولو وأسرته الى قشفر فى غرب الصين ، ثم عبر صحارى جرداء قليلة الواحات حتى بلغ سور الصين العظيم ، وتوقف آل بولو سنة كاملة فى مدينة كانتشيو حيث وجدوا مسجدا وثلاث كنائس وعددا عظيما من المعابد الصينية ، وكان ماركو بولو قد تعلم لغة التر .

وبعد سنوات من الرحيل استعد ماركو بولو للقاء كوبلاى خان ، خان المغول الأعظم نوصل الى بلاطه فى مايو ١٢٧٥ مع ابيه نيكولو وعمه ماتيو . وقادهم رسول الخان الى بلاطه فى تشانج تو نبلغها بعد رحلة اربعين يوما .

ووجد ماركو بولو كوبلاى خان يجلس على عرشه كل يوم ويصدر أوامره اليومية لتصريف أمور الدولة، ومن بين هذه الأوامر أمر يومى للشمس أن تشرق وحين شاخ كان يخشى أن يتأخر في النوم فكان يكلف أحد رجال البلاط بتلاوة هذا الأمر الفلكي حتى لا يختل نظام الكون ووجد بلاط الخان الأعظم الذي جلس على العرش منذ ١٢٥٦ ، يعج بالأجانب من نساطرة سوريا ومن العرب ومن البنادقة ومن أهل جنوا وأبلغ ماركو بولو كوبلاى خان بكل ما رآه وسمعه في رحلته ، وكان قوى الذاكرة فأعجب به كوبلاى خان وكان واضحا أن ماركو بولو استثمر مواهب الرحالة الأوربي في التجسس لحساب كوبلاى خان لينال الحظوة في بلاطه .

ووجد ماركو بولو كوبلاى خان متزوجا من أربع زوجات شرعيات يسميهن بالامبراطورات ، وخصص لكل منهن ٣٠٠ آنسة من الوصيفات وحشدا من الرجال لخدمتهن ، فكان فى بلاط الخان الأعظم نحو ١٠٠٠٠٠ شخص . وكانت له محظيات عديدات يختارهن سفراؤه أو مبعوثوه وكن يغحصن من جميع الوجوه ويعطون درجات بالقيراط ، وأخيرا تختار كل من تحصل على ٢١ قيراطا ، ويدخلن عليه خمسا ، ويتغيرن كل ثلاثة أيام ، ثم تبدأ الدورة من جديد . أما من بلغ تقديرهن بين ١٦ و ٢٠ قيراطا فكن يعشن فى القصر الملكى ويتعلمن الخياطة والاعمال المنزلية ويتزوجن من رجال البلاط بعد أن يمنحهن كوبلاى خان الدوطة اللازمة ، وكان لكوبلاى خان البلاط بعد أن يمنحهن كوبلاى خان الدوطة اللازمة ، وكان لكوبلاى خان مخطيانه ٢٥ ولدا تخرين .

وكان كوبلاى خان ، كما يروى ماركو بولو ، كثير السأم ، وكان يبدد هذا السأم بدعوة اليهود والمسلمين والمسيحيين والسحرة الوثنيين ، ويجعلهم يتجادلون أمامه فى الدين ويهب المنتصر الهدايا ، وكان دائم التنقل بين قصوره ، وكان رهيبا ومرهوبا يرتعد الناس فى حضرته ، وكان يسكر بلا حساب ، فحذره طبيبه من أن الاسراف فى تناول الكحول وأكل اللحم يسببا تورم ساقيه .

وقد تبع ماركو بولو الخان الأعظم الى قصره الشبتوى فى كامبالوك او « خان بليغ » ، وهى مكان بكين الحالية ، وكان بها مرصد كبير .

وقد جمع كوبلاى خان ثروة طائلة من تجارة الجملة ، وجمع كنوزا هقابل عملة ورقية ابتكرها ولم تكلفه شيئا ، فكان بذلك اول ملك ابتكر العملة الورقية عبارة عن شرائح مربعة من لحاء شجر التوت وقد طبع عليها الخاتم الامبراطورى ، وقسد اساء خلفاء كوبلاى خان استعمال اصدار العملة الورقية فنشبت ثورة ١٣٥٩ ، وبعد عشر سنوات انتهى حكم المغول ، وكان طبيب كوبلاى خان الايطالى ، واسسمه ايسيا ، يشتغل بمحاولة تحويل المعادن الخسيسة الى ذهب ، فحاول ماركو بولو اقناعه بأن التجارة أوفر كسبا من تجاربه الكيميائية أو السيميائية .

اوفد كوبلاى خان ماركو بولو فى مهمة عبر الصين وكلفه بمهمتين : الأولى معرفة من يقبلون عملته الورقية ومن يرفضونها ، والثانية هى اعداد بيان بصادرات المناطق المختلفة ، وكانت هناك محطات لتغيير الخيول كل منها تبعد عن الأخرى ٢٥ ميلا ، وبين هذه المحطات رجال بريد كل ثلاثة أميال مجهزون بأجراس يعلنون بها اقترابهم لتسليم الرسائل للطوافين فى

كل مرحلة تالية ، وبهذا كان الطوافون يقطعون بالرسائل في يوم واحد مسافة ١٠ ايام .

وقد عبر ماركو بولو ثمانى مناطق من الصين حتى بلغ منطقة اعتادت أن يقدم فيها المضيف زوجته أو اخته أو ابنته لضيفه اكراما له ، وكان رب الدار يترك بيته ولا يعود اليه قبل انصراف الضيف حتى لا يزعجه ،

وبلغ ماركو بولو منطقة أخرى من الصين اسمها زار دندان ، وتعنى « ذوى الأسنان الذهبية » . وفي هذه المنطقة كان الزوج حين تلد زوجته يتظاهر بالمرض وآلام الولادة ويتلقى التهانى بأنه أصبح أبا ، كل ذلك ليثبت أنه بالفعل الأب الحقيقى للطفل .

وقد ساعدت أسرة ماركو بولو كوبلاى خان على فتح الصين الجنوبية التى استعصت على جنوده ، وذلك بادخال المنجنيق فى أسلحته لقذف كرات حجرية زنة كل منها ٣٠٠ رطل لتدمير التحصينات .

وكان كوبلاى خان لا يثق فى الأمراء المغول ، فكان يتوسع فى استخدام الجنرالات التتر والعرب والأوروبيين فى بلاطه، وكان يصفى المؤامرات اعدام الخونة والقاء جثثهم للكلاب فى الشوارع أو سلخ جلودهم أحياء ، كما فعل مع قائده العربى أحمد الذى قاد فتنة ليستولى على جزء من مملكة كوبلاى خان .

وبعد سقوط احمد ازدادت ثقة كوبلاى خان فى ماركو بولو ، فعينه حاكما على احدى مقاطعاته بينما انصرف ابوه نيكولو وعمه ماتيو الى التجارة . ويصف لنا ماركو بولو صناعة الخمر من الأرز فى الصين وعن فرض كوبلاى خان العملة الورقية على الصينيين . كذلك كانت العملة الحديدية وعملة الأصداف أو « الودع » منتشرة فى الصين ، فحلت محل العملة النحاسية ، حتى حرمت الدولة بيع الحديد فى القرن ١٢ ، وبدأت تصهر الحديد فى افران عالية الحرارة وهو ما لم تعرفه أوروبا الا فى القرن ١٨ ، وفى عودة ماركو بولو عولنه مر بفارس فوجد العملة الورقية تستخدم هناك .

وفى ١٢٨٦ كان عمر كوبلاى خان ٧٦ سنة ، واراد نيكولو وماتيو بولو العودة الى البندةية ، ولكن كوبلاى خان رغض الأذن لهما فى ذلك ، ولكنه وافق اخيرا على سفر آل بولو الثلاثة الى فارس فى ١٢٩٢ لمصاحبة عروس مفولية اختارها كوبلاى خسان للزواج من ارجون ملك فارس المغولى ، واعطاهم الواحا ذهبية مختومة تؤمن مرورهم فى كل إمبراطورية المغول ، وحملهم رسائل للك فرنسا وملك انجلترا وملك اسبانيا والبابا وغيرهم من اقيال أوربا ، وجهزهم بثلاث عشرة سفينة كل سفينة منها باربعة صوارى، واثنى عشر شراعا ، وكانت حاشية الأميرة العروس تبلغ ، ٦٠٠ شخص ، وقد حملت السسفن تموين عامين من الرحيا ، وكان عمر ماركو بولو يومئذ حملت السسفن تموين عامين من الرحيا ، وكان عمر ماركو بولو يومئذ

وكان ماركو بولو يعرف الطريق البحرى . . وكان الصينيون يعرفون البوصلة التى تتجه للنجم القطبى كما يقول ماركو بولو . ومر بجزر منها جاوة وسنغافورة حيث لم تكن النقود من الأصداف أو الودع كما كانت إلحال في الصين . ومر بسومطرة حيث توقفت السفن خمسة شمور ، وهناك جمع ماركو بولو حبوب التقاوى ليزرعها في البندقية عند عودته . واختفى النجم القطبى ، وتاهت سفنهم فترة . وفي ماركو بولو انه نشئت بينه وبين الأميرة علاقات غرامية .

وبلغت السفن سيلان ثم الهند ، وفي سيلان رأى ماركو بولو صيادى اللؤلؤ يغطسون طول النهار وراء اللؤلؤ ، وفي الهند كان الملك متزوجا من ، مراة ، وكان الهنود وثنيين يعبدون آلهة من اناث وذكور ، وكانت الهتهم سوداء اما شياطينهم فكانت بيضاء ، وهو ما عجب له ماركو بولو ،

وعند ساحل مالابار تحرش بهم قرصان من ماليزيا • وعدد النجم القطبى الى الظهور • ولكن السفن تاهت من جديد لأن الربان مات • وكان عدد البحارة يتناقص كلما توقفوا في ميناء • واخيرا وصلوا الى افريقيسا الشرقية قبالة زنزبار • ويبدو أن ماركو بولو يصف هنا جزيرة مدغشقر لأنه يقول أنها كانت أكبر جزيرة رآها في حياته •

وفى كل محطة كان أبوه وعمه يشتريان البضائع للتجارة . ثم ابحروا شمالا الى سقطرة الهام ساحل جزير العرب ، ووصلوا الى هرمز ولكنهم وجدوا فى مارس جيوش المغول تقاتل جيوش المغول ، مسلم التجار الأميرة للملك الغزنوى المنتصر ، وانتهى امر البولو الى تبريز ، عباعوا لالئهم ورحلوا متخفين الى تقليس فى جورجيا وكانت خاضعة للتتار ، وهناك راوا آبار النفط تتفجر كالنواغير ، ونزل الأب والعم فى ترابيزون على البحر الاسود

ومنها ركبوا المركب حتى القسطنطينية ، ولم ينزلوا على اليابسة بعد أن عرفوا ان اهل جنوا أصبحوا سادة البر والبحر في كل مكان .

ومر آل بولو الثلاثة بأرخبيل بحر ايجه ، واخيرا عادوا الى دارهم في البندةية عام ١٢٩٥ وكانت خالية ليس بها الا خادمهم المجوز الفانى فلم يتعرفوا عليه بعد غيبة خمسة وثلاثين سنة .

• • •

#### القصبرالذهبي

☐ لم يكن ماركو بولو أول من زار الصين من الأوربيين في العصور الحديثة فقد سبقه اليها سفير البابا أنوتشننتو الرابع في ١٢٤٦ وسفير لويس التاسع في ١٢٥٣ .

وفى رحلة الأخوين نيكولو وماتيو الأولى عام ١٢٦٠ كانت دولة المغول تنقسم الى أربعة أقسام مستقلة رغم أنها كانت أسميا يرأسها كوبلاى خان . وكانت هدذه الأقسام هي :

( أ ) دولة باركا خان قائد الجيش الذهبى ، وهو حنيد جنكيز خان ، وتشمل أوربا الشرقية وامارات روسيا حتى جبال الأورال .

(ب) دولة هولاكو ، حفيد جنكيزخان واخو الخان الأعظم كوبلاي ، وتشمل العراق وغارس وافغانستان وارمينيا وجورجيا .

( ج ) دولة آسيا الوسطى وكازاكستان الجنوبية ومنغوليا الغربية وكان يحكمها بعض أحفاد جنكيز خان .

(د) شرق الأمبراطورية ، أى الصين وبورما ومنشوريا واكثر منغوليا وبايكال والتبت وتركستان الشرقية ، وكان يحكمها الخان الأعظم كوبلاى .

وكانت طرق التجارة من الصين الى البحر المتوسط والبحر الأسود مفتوحة على الدوام الا عندما تنشب الحرب بين المغول انفسهم ، كحرب ١٢٦٢ بين باركا وهولاكو ، فكانت التوافل تسير سنويا من آسيا الوسطى الى الصين ومن شواطىء الفولجا الى فارس وبخارى ، وكان يلحق بها صغار التجار والحجاج ،

وكان ابن بطوطة ( ١٣٠٤ ــ ١٣٧٧ ) معاصرا لماركو بولو ، وكان المسلمون في الصين كثيرين ، وقسد قابل ماركو بولو منهم عددا كبيرا من

الأطباء والعلماء والجنود والمديرين في الصين التي غتمها المغول ، وفي الموانيء وفي المراكز التجارية بطول طريق القوافل أسس المسلمون أحياء كاملة . كذلك بدأ عهد جديد في علاقات الصين بأوربا منسذ الحسروب المسليبية بعد أن ذبلت هذه العلاقات قرونا بقيام الدولة الساسانية ثم الدولة العربية .

ورغم انقطاع علاقات الصين بأوربا طوال العصور الوسطى فقد استمرت علاقات الصين مع الهند ومع آسيا الوسطى وقد حاولت الصين أن تستفيد من الصراع الدائر بين العرب والفرس فى القرن السابع عند ظهور الاسلام ، فحاولت أن تضم بعض أقاليم آسيا الوسطى ، ونشب فى القرن الثامن صراع مسلح بين العرب والصين و وكانت البوذية قد انتشرت فى الصين منذ القرن الرابع الميلادى فكثر الحجاج الصينيون الى الأماكن المقدسة فى الهند ، وفى العصر الاسلامى ترك الرحالة العرب والفرس كتابات هامة عن الصين .

وبعد أن عاد ماركو بولو الى البندقية وجد دويلته فى حرب ضروس مع دويلة جنوا فاشترك فى هدفه الحرب التى انتهت بهزيمة البندقية ، وأسر ماركو بولو فى الحرب وقضى ست سنوات فى السجن بجنوا ثم افرج عنه وعداد الى البندقية .

وفى أثناء حبسه فى سبجن جنوا أملى ماركو بولو على زميل له فى السبجن يدعى روستيكان كتابه الشمهير المعروف باسم « كتاب كوبلاى خان العظيم » ، وهو مدون بالفرنسية القديمة التى كانت لغة الثقافة العالمية فى تلك الأيام .

وكان روستيكان نفسه فارسا يشتغل بتأليف الروايات الخيالية المليئة بالمغامرات ، ولعل هـذا هو السبب في ان قراء ماركو بولو ظلـوا قرونا لا يأخذونه مأخذ الجد ، ويتصورون أن « كتاب كوبلاى خان العظيم » هو مجرد عمل من أعمال الخيال ،

ولكن البحث في القرن التاسع عشر اثبت صدق تفاصيل رحلة ماركو بولو في مجموعها بغض النظر عن اعتماده على السماع في بعض الأحايين • فهو أحيانا يروى الأساطير عن الصين وعن بعض البلاد التي زارها والقصص الشبيهة بقصص « الف ليلة وليلة » ، ومنها حكاية الطائر الجسيم أو الرخ الذي يرد في حكاية السندباد ، ومنها وصفه لجبال الماس .

ومن المفارقات الغريبة أن فارسا رحالة اسمه جان دى مانديفيل كتب مثل ماركو بولو كتابا بالفرنسية عن أسفاره فى الشرق بين ١٣٥٧ و ١٣٧١ ، أى بعد ماركو بولو بمائة عام تقريبا ، وقال إنه ساح أربعين سنة فى تركيا

وارمينيا وسوريا وغلسطين ومصر وليبيا . وفى مصر ذكر مانديغيل انه كان يعمل فى جيش السلطان الـذى اراد ان يزوجه من ابنته بشرط ان يعتنق الاسلام ، ولكنه رفض وهرب الى القدس ، ثم زار روسيا وبولندا ولتوانيا والهند وسومطرة والصين . ولما ترجم كتابه الى الانجليزية كان له اثر عظيم تجاوز بكثير اثر كتاب ماركو بولو .

فنى القرن الخامس عشر صدرت من كتاب مانديفيل ٢٥ طبعة بينما لم تصدر من كتاب ماركو بولو الا ٥ طبعات ، رغم انه تبين بعد ذلك ان مانديفيل كان شخصية وهمية وان كتابه بقلم طبيب بلجيكى من مدينة ليبج يدعى جيهان دى لابارب .

وقد كان ماركو بولو منحازا للمغول لأنه كان معجبا بهم ، فهو لا يتحدث عما انزلوه بالبلاد المفتوحة من تدمير وتقتيل واحراق ، بل لا يتوقف عن التعبير عن الاعجاب بهم وبعظيمهم كوبلاى خان على وجه الخصوص، وهو يعبر عن حزنه لما اصاب المغول من تدهسور بسبب مخالطتهم لشمعوب كان يراها منحطة كالصينيين والفرس والسوريين وغيرهم من الأمم التى قهرها المغول ،

وبعد أن ثبت للناس أن ماركو بولو لم يكن مجرد قصاص بارع بل كان بالفعل رحالة يصف البلاد على الطبيعة ، أخذوا يمجدونه تمجيدهم لمكتشف عظيم اماط اللثام عن بلاد جديدة ، فذهبوا من النقيض الى النقيض فحقيقة الأمر أن ماركو بولو كان مجرد تاجر من تجار الجملة يعرف طرق القوافل والمسافات ومواقع الكلا وموارد المياه والبرارى والقفار معرفة تامة ، كما كان يعرف اسرار بعض البضائع والصنائع ، وهى اهتمامه الأول ، لقد كان اثناء مقامه فى الصين وغيرها أجنبيا فى بلاط ملك أجنبى ، ولم يعن بأن يتعلم لغة المعرف وانما اكتفى بتعلم لغة المغول وأبجدية الترمع مع ذكريات من السريانية والعربية اللتين تعلم جانبا منهما فى بداية رحلت الطويلة ، وربما بعض الفارسية .

فماركو بولو اذن لم يكن مؤرخا ولا جغرافيا ولا عالما فى علم الاجتماع ، وانما كان اهتمامه الأكبر هو اهتمام التاجر الذي يفكر دائما فى الانتاج والاستهلاك أو على الأصح ما يمكن شراؤه وبيعه ، وهو لا يطيل الحديث عن عادات الأقوام وتقاليدهم ومعتقداتهم الا ما شذ من أحوالهم ، وانما يطيل الحديث عن الاقمشة والحرير والدنتيلا والطيوب والتوابل والأحجار الكريمة ، وهي مطالب تجار البندقية من الشرق ،

نهو مثلا في التسم ( ٣٨ ) يقول : « كوبنان مدينة كبرى اهلها يتبعون محمدا وفيها حديد كثير وصلب كثير ، وهناك يصنعون من الصلب مرايا

جسيمة الحجم ، جميلة الهيئة ، وهناك ايضا يصنعون التوتيا لعلاج العيون»، وهو في القسم ( ٢٣) يقول : « وكل المسوجات التي تصنع من الحرير وخيوط الذهب تسمى موسلين ، ومن هدده البلاد يسسافر تجار عديدون يسمون بالموصليين ، وهم يصدرون كميات وافرة من التوابل ومن الأقمشة ومن منسوجات الذهب والحرير » ،

وهو فى القسم ( ٣٤ ) يقول: « الرجال هنا مهرة يحسنون ببراعة صناعة كل الأدوات اللازمة للفرسان كالعقود والبرادع والمهاميز والسيوف، والسيدات والآنسات يشتغلن بمهارة فائقة اشتغال الابسرة الجميلة على الاقمشة الحريرية والبروديرى بالألوان المختلفة . فيرسمن صور الحيوانات والطيور والاشتجار والزهور » .

وفى التسم (٢٦) بحدتنا ماركو بولو عن الأحجار الكريمة . أما فى التسم (٢١) فيحدثنا عن بترول باكو فى أذربيجان فيتول : « اعلموا أن هناك نافورة ينبثق منها النفط بغزارة لدرجة أنه يمكن لمائة سفينة أن تأخذ حمولتها منه فى وقت واحد ، وهو لا يصلح للأكل ولكن يصلح للاشعال ولدهن الجمال المريضة ، والناس تأتى من أقاصى البلاد لحمله ، ففى كل هذه البلد لا يستخدمون الزيت فى الاشعال » ، وفى القرن ١٣ كان الصينيون يستخدمون الفحم للوقود وماركو بولو يخصص فصلا لذلك . "

ومن الغريب أن ماركو بولو لا يحدثنا عن الزراعة في الصين ولا عن زراعة الشناى رغم أنه يحدثنا باستفاضة عن العملة الورقية ، كذلك لا يحدثنا ماركو بولو عن أن الصين عرفت الورق والطباعة في أيامه كما هو مأثور ، ومع ذلك فانه يقال أنه عاد الى البندقية بكتاب مطبوع في الصين ويقال أيضا أن حكومة البندقية كلفت موظفا غيها يدعى كاستالدى ( ١٣٩٨ \_ أيضا أن حكومة البندقية كلفت موظفا غيها يدعى كاستالدى ( ١٣٩٨ \_ أساقفة أكويلا ، واسمه ناتالى ، حين صنع حروفا منفصلة من زجاج ، وكان يضفط بها على الورق وتلون باليد ، وقد صنع كاستالدى هذه الحروف المنفصلة من الخشب ومن المعادن بدلا من الزجاج ، بعد أن رأى كتبا كان ماركو بولو قد جاء بها من الصين ، وطبع الأوراق بمساعدة الواح صغيرة من الخشب يمكن تغيير مواضعها وكان ذلك عام ١٤٢٦ ، وتقول الرواية أن يوهان فاوست ، زميل جوتنبرج مخترع الطباعة كان يتردد على النواية أن يوهان فاوست ، زميل جوتنبرج مخترع الطباعة كان يتردد على

كذلك من الغريب أن كتاب ماركو بولو ليس فيه ذكر لأن الصينيين عرفوا البارود كما هو شمائع ، ومع ذلك فنحن نعرف ذلك من مصادر آخرى

مثل قسول شيلجيل « ومع ذلك غانى أؤكد أن المغول كانت لديهم مدفعية في ١٢٩٣ ، وأنهم عرفوا مدافع الهاون منذ ١٢٣٢ ، ومنذ ١٢٣٣ كان الصينيون يستعملون قسوة النار في المنجنيق » .

ومن وصف ماركو بولو لثروات الشرق الأقصى وكنوزه الأسطورية التى بقيت فى ذاكرة الأوربيين وجعلتهم يلهثون وراء ذهب العالم قرنا بعد قرن ، وصفه لجزيرة اسمها زيبانجو قال انها تقع على بعد ١٥٠٠ ميل من اليابسة فى أقصى الشرق . قال :

« وسوف اروى عليكم عجيبة هائلة هى قصر سيد هــذه الجزيرة ــ فأعلموا اذن أنه يملك قصرا عظيما سقفه كله من الذهب الخالص على غرار ما نكسو نحن سقوف كنائسنا بالواح الرصاص ، بحيث تتجاوز قيمة هــذا القصر كل ما يمكن أن نتصوره ، وفوق هــذا فان ارصفة القصر وارضــية الحجرات مكسوة تماما بألواح الذهب وكأنها مربعات من بلاط حجرى سمكه بين اصبعين وثلاثة اصابع ، وبالمثل فكل نوافذ القصر من الذهب الخالص ، حتى أن قيمة هذا القصر تتجاوز كل تصور .

« ولديهم بوفرة أيضا الأحجار الكريمة واللآلىء الوردية اللون وهى غاية في الجمال . وهى غالية الثمن . وهذه اللآلىء كبيرة الحجم جدا ومستديرة ويبلغ ثمنها ثمن اللآلىء البيضاء » .

وقد كان وصف قصر جزيرة زيبانجو من اكثر الأشياء التى استرعت انتباه الأوربيين فى بدايات عصر النهضة الأوربية وحفزت مئات المغامرين الى التجوال برا وبحرا فى أركان المعمورة الأربعة فيما يسمى بحركات الكشف الجغرافى ، رغم أن هــذا الوصف وصف لقصر أسطورى نعرفه نحن جيدا فى الخيال الشرقى الفولكلورى أو كما تقول حواديتنا هو قصر فيه طوبة من دهب وطوبة من فضة .

وفى متحف كولمبوس بأشبيلية نسخة من كتاب ماركو بولو عليها سبعون ملاحظة بقلم كولمبوس الدى تأثر كثيرا بوصف هدذا القصر الذهبى وكان يظن أنه فى اليابان ، وقد كتب الجغرافى باولو توسكانيللى خطابا مشهورا الى كولمبوس عام ١٤٧٤ يتحدث فيه عن هذا القصر العجيب ويستحثه للوصول الى جزيرة زيبانجو بكنوزها الوفيرة وقدد لمع هذا السراب الذهبى بعد مائتى عام ، كما لمعت لآلىء الهند التى تحدث عنها ماركو بولو والهاض ، فى خيال كولمبوس حين خرج فى رحلته المشهورة غربا فى أغسطس ١٤٩٤ ليصل الى الشرق الاقصى والهند اعتمادا على كروية

الأرض ، غوصل بدلا من ذلك الى جزر الهند الغربية ( سان سلفادور ) فى ١٢ اكتوبر ١٤٩٢ .

ومنذ ذلك التاريخ والاستعمار الأوربى لم يهدا ولا يريد أن يهدا فى بحثه عن قصور الذهب فى زيبانجو أو زاردندان أو زانادو ، جزيرة كوبلاى خان المسحورة ، وفى هذا البحث الدائب خاض الاستعمار فى بحار الدماء ، ولكنه أيضا اكتشف مجاهل الأرض والسماء ،

 $\bullet$ 

#### دانتیالیجیبری DANTE ALIGIERI ۱۳۲۱ - ۱۳۲۱

## 0

□ لو أردنا أن نؤرخ لبداية عصر النهضة الأوروبية لما وجدنا تاريخا انسب من مطلع القرن الرابع عشر ، وهو غترة انشاء ملحمة « الكوميديا الالهية » الشمهرة — التى نظمها بين عام ١٣٠٧ وعام ١٣٢١ — « دانتى اليجييرى » أبو الشعر الايطالى كما يسمونه فى تاريخ الآداب الأوروبي—ــــة (١٣٦٠ — ١٣٢١) .

فاذا اردنا أن نحدد معنى عبارة « ابى الأدب الايطالى » تلنا ان معناها هو أن دانتى اليجيرى هو واضع اساس الأدب القومى فى ايطاليا ، لأنه كان اول شاعر غطل يستخدم اللغة الايطالية وهى اللهجة العامية من لهجات اللغة اللاتينية التى كانوا يتكلمون بها فى ايطاليا فى التعبير الأدبى العظيم ، وبذلك جعل دانتى من هذه اللغة العامية الرثة القلقة الفقيرة الركيكة لغة غصحى قادرة على التعبير الأدبى البليغ ،

وبذلك أيضا مكن دانتى الايطاليين من الأستغناء درجة درجة عن الكتابة باللغة اللاتينية ، بعد أن ظلت اللغة اللاتينية الفصحى أولا ، ثم اللاتينية الوسطى ثانيا ، أكثر من أربعة عشر قرنا هي اللغة الرسسيية في روما وكافة أرجاء الامبراطورية الرومانية ثم في ايطاليا وكافة أرجاء العالم المسيحى الغربي ، فكانت لغة الدولة ولغة الكنيسة الكاثوليكيسة ولغة القانون ولغة الخطابة ولغة الرسائل ولفة التأليف في كل ما يتصل بالدين والدنيا .

كانت اللاتينية لغة مقدسة تستمد قداستها من ممارسات الكنيسة الكاثوليكية وشعائرها فلا صلاة الا بها ولا قداس الا بها ولا وعظ الا بها ولا نصوص دينية أو دنيوية الا بها ، بل ولا نصوص من التوراة والانجيل معتمدة من الكنيسة الا الصيغة المترجمة الى اللاتينية من الكتاب المقدس . وكانت الكنيسة حريصة على بقاء هذا حتى تحول الأمية وجهل العلمة

باللاتينية الفصحى والوسطى دون فهم العامة لنصوص دينهم بالاطلاع المباشر فيدوم اعتمادهم على رجال الدين في كل ما يتصل بأمور دينهم .

ولم يكن هذا وضعا خاصا بايطاليا وحدها أو بفرنسا وحدها أو بأسبانيا وحدها وحيث اللهجات العامية منحدرة انحدارا مباشرا من أصول لاتينية غيقال أن لغة الكلام قريبة الشبه بلغة الكتابة . ولكنه كان القاعدة أيضا في المانيا ومجموعة الشعوب الجرمانية وفي انجلترا وفي شسعوب شمال أوروبا . حيث لغة الكلام لم تنحدر من اللاتينية وحيث الفجوة بين لغة الكلام ولغة الكتابة اشد عمقا وأوسع مدى .

كانت اللاتينية الوسطى لغة منحطة من اللاتينية الفصحى شبيهة بلغة الجرائد والاذاعة والتليغزيون فى بلادنا اليوم ٠٠ بالقياس الى اللغة العربية الفصصحى ٠

ورغم انها سارت في طريق التبسيط . ورغم انها كانت لغة مهجنة . الا انها حافظت بقدر الامكان على نحو الفصحى وصرفها واعرابها وما يكفى من سمانها الرئيسية بما يجعلها لاتينية منحطة بعيدة عن فهم العامة وخانقة للتعبير الادبى في وقت واحد .

بعبارة اخرى كان هناك ازدواج لغوى : غالناس تقول شيئا وتكتب شيئا آخر . . بما أدى الى شل كل تعبير وجدانى تلقائى وكل وصف صادق للحياة والطبيعة . . وحبس العاطفة والخيال في اطارات البلاغة التقليدية القديمة . فأجهض كل ابداع أدبى أكثر من الف عام .

وطوال هذه الأعوام الألف لم تكن هناك مشكلة متأزمة . لأن سيطرة الدين على كل مرافق الحياة لم تترك الا هامشا ضئيلا للفن والأدب . بل لقد كان الفن والأدب في نظر القسائمين على الدين محسرمات دنيوية تلهى الانسان عن ذكر الله وتستدرجه الى الشهوات ، وعبادة الجمال .

اما اللغات العامية في اوروبا . . او « المنحطة » كما كانت تسمى يومئذ . . فقد كانت في المجموعة اللاتينية وهي الإيطالية والفرنسيية والأسبانية والبرتغالية والرومانيش . . لغات منحطة أو لهجات من اللاتينية الونعطي نفسها وقد اختلطت عبر القرون بلغات القبائل المتبربرة الغازية وبالتعبيرات الشعبية من مفردات وتراكيب ومصطلحات وعادات خاصسة في النطق والنحو والصرف والعروض . . ولانها كانت لفات الشعوب فقد كانت تتميز بالحيوية والتلقائية والصدق في التعبير أكثر من اللاتينية

الوسطى · رغم كل ما كان يشوبها من فوضى وعدم الخضوع دائما لقواعد واضحة · · بل وغلظة وجلافة في بعض الاحايين ·

ولذا نقد اقترب ظهور الآداب الأوروبية الحديثة بالثـورة على تلك اللغة الجامعة ، لاتينية العصور الوسطى ، وباتخاذ اللغات العاميـة فى أوروبا أدوات للتعبير الأدبى فى الشعر أولا ثم فى النثر ، وقد اقترن هذا التحول الخطير بظهور القوميات الحديثة فى أوروبا وبسيادة لفـة الشعب على لغة السادة الرسمية ، ولذا نقد كان اتخاذ لغة الكلام لغة للكتابة وللتعبير الأدبى بمثابة ثورة كبرى رسخت دعائم القوميات الحديثة ومهـدت للديمقراطية منذ بدايات عصر النهضة الأوروبية .

واجتاحت أوروبا بين ١١٠٠ و ١٣٠٠ (أى طوال القرنين ١٢ و ١٣٠) ٠٠ موجة من التعبير الأدبى بالشعر العامى — الغنائى والقصصى ٠ ففى فرنسا شاع الشعر الغنائى الذى كان ينظمه أو يرتجله الشعراء الجوالون فى الجنوب ( التروبادور ) والشعراء الجوالون فى الشمال ( التروفير ) ٠ وهم أشبه ما يكونون بشعراء المواويل الشعبية ٠٠ كذلك اشتهر كريتيان دى تروا (١١٥٥ – ١١٨٥ ) بما نظمه من فصول ملحمية شعرية باللغة الفرنسيية العامية ٠ وفى نفس الفترة اشتهرت ملحمة « أغنية رولان » التى نظمت بين العامية ٠ وفى نفس الفترة اشتهرات غرسان شرلمان وملاحم أبطال الفرنجة مع أبطال العرب فى جنوب فرنسا والبرانس ٠ وسيرة الملك آرثر وفرسان مع أبطال العرب فى جنوب فرنسا والبرانس ٠ وسيرة الملك آرثر وفرسان المسائدة المستديرة ثم تلك الملحمة الروحية العجيبة « أغنية الوردة » التى بدأها جويوم دى لوريس نحو ١٢٣٦ وأتمها جان دى مانج ( ١٢٤٠ – ١٢٥٠ ) ٠ ويقال إنه اكملها بين ( ١٢٧٠ و ١٢٨٠ ) ٠

هذه الاشعار العامية أشبه شيء بأشعار المواليا أو بالمواويل الغنائية والموشحات التي ورثناها عن العصور الوسطى ٠٠ وهذه السير والملاحم أشبه شيء بتغريبة بني هلال وبسير عنترة وسيف بن ذي يزن والأميرة ذات الهمة والزير سالم والظاهر بيبرس التي ورثناها عن نفس الفترة في العالم العربي ٠ كانت هذه ونظائرها الأساس الذي بني عليه الأدب القصومي في فرنسا ٠ وفي انجلترا كانت هناك «حكايات كانتربري» وأمثالها للشاعر تشوسر أبي الشعر الانجليزي ( ١٣٤٠ – ١٤٠٠) ٠ و «سيرة الحارث بيرس » للشاعر لانجلاند وموال « السير جاوين والفارس الأخضر » الخ ٠٠ هي الأساس الذي بني عليه الأدب القومي في انجلترا ، وبهذه الآداب القومية نضجت اللفات القومية وغدت أدوات صالحة للتعبير الأدبي العظيم، وكانت الثورة على اللغة الرسمية الجامعة والاعتراف باللغات العامية هما الأساس الذي بنيت عليه القوميات الأوروبية الحديثة ٠

وهذا عين ما نعله في ايطاليا الشاعر دانتي اليجيري ( ١٢٦٥ - ١٣٢١ ) ومن بعده الشاعر بترارك ( ١٣٠٤ - ١٣٧٤ ) والروائي بوكاشيو ( ١٣١٣ - ١٣٧٥ ) . هؤلاء الثلاثة تاروا على اللغة اللاتينية المقدسسة الجامعة التي كانت لغة الدين والدولة في ايطاليا وفي كافة أرجاء أوروبا واتخذوا من اللغة الايطاليسة العاميسة أداة للتعبسير الأدبي في الشسعر والنثر .. وبذلك وضعوا اساس الادب القومي وانضجوا اللغة القوميسة في ايطاليسا .

وقد ولد دانتى فى فلورنسا عام ١٢٦٥ لأب قيل انه كان يعمل موثق عقود ، وانه كان ينتمى لأسرة من صغار النبلاء ، واصاب دانتى فى شبابه الباكر بعض الصيت فى نظم الشعر الغنائى ، وكان بين اصدقائه الشساعر كافالكانتى والرسام جيوتو ، وفى شبابه الباكر تعرف ايضا على الفتساة بياتريس بورتنيرى التى أحبها حب العبادة ونظم فيها قلائد الغرام ، ولكن حبه لهسا كان حبا عذريا وكأنها طيف أثيرى سرعان ما أصبح محسورا هاما فى كل اشعاره ، فلما ماتت بياتريس عام ١٢٩٠ ، ودانتى لا يزال فى الخامسة والعشرين من عمره ، جمع قصائده فيها ونشرها مع مقسدمة بعنوان « الحياة الجديدة » ،

وتزوج دانتى من فتاة تدعى جيما دوناتى انجب منها ولدين وبنتين . ويقال ان جيما كانت خطيبته منذ الصببا على عادة تلك الأيام حين كانت الأسر تربط ما بين بنيها وبناتها وهم بعد صغار . ولا يعرف الكثير عن تعليم دانتى فى شبابه ولكننا نسمع انه قد التحق بنقابة الأطباء والصيادلة . ولم يكن فى تلك الأيام ممكنا ان يشتغل احد فى مهنة من المهن الا اذا كان عضوا فى نقابتها . . ولا نعرف ماذا اهل دانتى لدخول هذه النقابة الا أن يكون قد تلقى العلم والتدريب فى المهن الطبية .

كذلك نسمع عنه يعمل غارسا مقاتلا في معركة كامبالدينو ، وانه كان يعمل أيضا في المجالس البلدية قبل ١٣٠٠ وهي وظيفة مدنية اهلته لها عضويته في تلك النقابة المهنية الهامة ، وكان قريبه كورسو دوناتي زعيم الحرب الارستقراطي الذي كان يسمى بالحزب الاسود ، اما صديقه الشاعر جويدو كافالكانتي فقد كان زعيم الحزب الأبيض ، وهو الحزب الشعبي ، فوقع دانتي بين هذين النقيضين ، ونفي الشاعر كافالكانتي من غلورنسا أيام عضوية دانتي لمجلس الستة الذي كان يدير هذه الدويلة ، بسبب اثارة كافالكانتي لبعض الفتن في غلورنسا ، ومن الوظائف التي تقلدها دانتي وظيفة المسرف على تخطيط غلورنسا ، والعضو في اللجنة المشرفة على الانتخابات ، ثم نسمع عنه وقد نفي من غلورنسا في ١١ يناير ١٣٠٢

حين استولى الأمير شمارل دى فالوا ، أخو ملك فرنسا تحت جناح البابا ، على مدينة فلورنسا ، ثم عدل الحكم عليه فى مارس ١٣٠٢ فصار « الموت حرقا » .

ولجأ دانتي الى مدينة بولونيا عام ١٣٠٣ واشتغل بالمؤامرات مع الحزب الابيض لقلب نظام الحكم في فلورنسا والاطاحة بالحزب الاسود الحاكم ، وهو حزب الارستقراط ، غلما فشل قصد الى فيرونا في شمال غربي ايطاليا وربما مسافر الى باريس ، والأرجح انه كتب كتابه الفلسفي « المائدة » ( كونفيفيو ) بين أعوام ١٣٠٤ و ١٣٠٨ ، والأرجح ايضائه بدا كتابه الناقص « في البلاغة العامية » في تلك الفترة ، أما « الكوميديا الالهية » فقد بدأها دانتي على الأرجح في فترة متأخرة من حياته ، ومعها بحثه « في النظام الملكي » ( دى موناركيا ) ، وان كانت هناك اشارات في نهاية ديوان « الحياة الجديدة » توحى بأن دانتي كان يفكر في نظم « الكوميديا الالهية » في تاريخ باكر هو ١٢٩٤ .

على كل فقد اصدرت حكومة فرنسا عفوا علما عن اعدائها السياسيين في ١٣١١ ولكن دانتي بالذات قد استثنى من هذا العفو • ثم لا يلبث الحكم عليه ان يتجدد في ١٣١٥ • وقد اقام دانتي بعض الوقت في فيرونا ضيفا على آل سكاليجر ، تحت حماية الدوق الشاب كان جراندي ديللا سكالا الذي اهدى اليه قسم « الفردوس » من « الكوميديا الالهية » • ثم انتقل دانتي الى رافنا بدعوة من احد سادتها اسمه جويدو نوفيللا دي بولينتا • ويبدو أن دانتي كان يحاضر في رافنا واشترك في جدل علمي حول دعوة ، وجهت اليه لأن يكتب ملحمة باللغة اللاتينية وقد كان دانتي كما هو معسروف من أنصار العامية • وقد رحل في سفارة الى البندقية ليوقف الغزو عن رافنا • مات دانتي في رافنا عام ١٣٢١ ودفن فيها •

وقد بدأ دانتى بالدنساع عن اللغة العامية فى تاريخ باكر من حياته الأدبية، ولكن دفاعه الباكر كان يشبوبه التحفظ، غفى ديوان «الحياة الجديدة» يذكر مترجمه ، دانتى جابرييل روزيتى ، ان دانتى استخدم العامية الايطالية لكى يسمل غهم قصائده على سيدة لا تتقن اللاتينية ، وكذلك ليعبر عن مضمونه الفلسفى تعبيرا غنائيا بلغة الحب ، او كما قال دانتى نفسه ان العاميسة لا تصلح الا للتعبير عن الحب ، اما المعانى الاخسرى فهى قاصرة عنها ، ولكن دانتى لم يلبث ان خرج بعد ذلك بنظرية متكاملة فى الدفاع عن اللغة العامية ، فاستفر أكثر فقهاء عصره .

وفي « المائدة » يقول دانتي : « ان اللاتينية لغة ثابتة وغير قابلة للاضمحلال ، بينما العامية لغة غير مستقرة وهي قابلة للاضمحلال » . كذلك يعترف دانتي بأن اللاتينية « اكثر جمالا وامتيازا ونبلا من عاميتها الايطالية ، ولكن اللاتينية الفصحي اقل استعمالا من لهجتها العامية » . وهو يعتذر عن استعماله للفة العامية بقوله : « انما اخترت هذا الطريق يدفعني حبى الطبيعي للغة موطني . . لكي أرفع أولا من شأن المحبوب ، ثم لكي أغار عليه نانيا ، ثم لكي ادافع عنه ثالثا » . والمحبوب هنا هو لغة الموطن (الايطالية) التي تنبأ لها دانتي بآنها « سوف تبزغ كالنور الجديد وكالشمس الجديدة التي سوف تشرق عندما تغيب الشمس القديمة ، وسوف تسطع على من تكتفهم الظلمة والضباب لأن الشمس القديمة لم تعد تسطع عليهم بالضياء » .

وهكذا تقدم دانتى على استحياء من مرحلة التجريب الى مرحلة اليقين والاعتزاز بلغة قومه وعصره ، فقد بدت له اللغة اللاتينية ( الفصحى ) لغة شكلية مصطنعة لا تعبر عن الواقع بعد أن ماتت جذورها الحية وتضاءلت علاقتها بالحياة . وحين بدأ دانتى فى انشاء « الكوميديا الالهية » كان مترددا حائرا بين القديم والجديد حتى أنه نظم مطلعها باللغة اللاتينية ، وكأنما كان يخشى أن تعجز اللغة العامية عن اثبات نبلها أو قدرتها على الحياة ، ولكن دانتى لم يلبث أن وثب الوثبة الكبرى فعدل عن كتابتها باللاتينية وقرر الشاءها بالايطالية .

وقد أورد بوكاشيو في كتابه « سيرة دانتي » الأبيات الثلاثة الأولى من «الكوميديا الالهية» حين بدأ نظمها باللاتينية ثم أضاف : ولكن دانتي أعاد صياغتها « بلهجة فلورنسا ٠٠ لكي تعم قراءتها بين مواطنيه وبين غيرهم من الايطاليين ، فقد عرف دانتي أنه لو نظمها بالعروض اللاتيني كما فعل أسلافه من الشعراء لما انتفع منها الا الراسخون في المعرفة ، في حين أنه بكتابتها بالعامية يحقق شسيئا لم يحققه أحد قبله ، دون أن يمنع هذا فهم الأدباء لشعره » .

والحق أن القضية لم تكن قضية اللغة العامية وحدها أو مولد اللغة الايطالية كلفة صالحة للتعبير الأدبى ، وانما كانت القضية تمتد الى الدفاع عن الشيعر والأدب الابداعى بعامة . فلأكثر من الف عام ، بعد انتصار المسيحية على الوثنيات الأولى ، انقرض الشيعر اليوناني واللاتيني والأدب الابداعى بعامة مع انقرض منتراث وثنى ، بل ودخل الشيعر والأدب الابداعي بعامة فى نطاق المحظورات والسفاسف الدنيوية التى لا يجوز لمؤمن زاهد فى عرض الدنيا أن يهتم بها ، وشاعت فى العالم المسيحى نظرية أغلاطون القائلة بإن الشيعر غواية ونزييف ومجافاة للأخلاق الفاضلة والروحانية المثاليسة

الدائمة وابتعاد عن عالم الحقائق وتزيين للخطيئة والكفر والشرك ، ومثل الشعر بقية الفنون .

وقد كان القديس اوغسطين (٣٥٤ ــ ٤٣٠) من اسبق من روجوا لهذه النظرية . ولكن ذلك قاده الى نظريته فى الحقيقة الرمزية للأدب ، وهى النظرية التى مكنت مفكرى الرئيسانس بعد الف عام من انقاذ آداب القدماء وفنونهم ومن الدفاع عن الآداب والفنون بوجه عام .

متى كتب دانتى بحثه الهام الناقص « فى البلاغة العامية » ؟ بحسب ما جاء فى « سيرة دانتى » لبوكاشيو : « وعندما اقتربت منية دانتى كتب كتابا صغيرا باللاتينية اسمه ( فى البلاغة العامية ) . . ويبدو انه كان ينتوى أن ينشىء أربعة فصول فى هذا الكتيب . • الا أنه لم يبق لنا منه الا فصلان » . فاذا كان كلام بوكاشيو دقيقا من أن دانتى كتب دفاعه عن العامية قبيل وفاته ، فقد وجب أن ننظر إلى هذا البحث نظرنا إلى آخر موقف اتخذه دانتى من قضية العامية والفصحى ، بل ونظرنا إلى « مانيفستو »أو « بيان » أقدم أخيرا على اعلانه فى هذا الموضوع الشائك بعد أن أتم « الكوميديا الالهية » باللغة العامية فأصبحت الأساس الأدبى الحقيقى الذى بنيت عليه اللغة الايطالية .

ومما يلفت النظر أن دانتى فى « البلاغة العامية » كتب دفاعه عن اللغة الإيطالية العامية باللغة اللاتينية الفصحى • وقد دل هذا على أن اللغات الشعبية حتى ذلك التاريخ كانت قد نضجت للابداع الأدبى ، ولاسيما فى الشعر ، ولكن استخدامها فى النثر العلمى والتعليمى وفى نثر البحوث والدراسات لم يأت الا متأخرا بعد أن استقر استخدامها فى النثر الابداعى ( الرواية والقصة القصيرة والمسرح ) ، فظلت اللغة اللاتينية لغة التعبير القانونى والدبلوماسى والعلمى والتعليمى والفلسفى والفكرى بصفة عامة اكثر من ثلاثة قرون بعد دانتى ، حتى فرانسيس بيكون (١٥٦١ – ١٦٢٦) ولايبنتز ( ١٩٦١ – ١٧١٦) ، او لعلها بقيت بعد ذلك الى حد ملموس .

بل ان الناقد الانجليزى الكبير صمويل جونسون ( ١٧٠٩ - ١٧٨٤ ) حين زار جامعة باريس فى أواسط القرن الثامن عشر اتخذ من اللغة اللاتينية اداة للتخاطب اليومى بينه وبين اساتذة تلك الجامعة ، حتى يتجنب استخدام الفرنسية ويعفى اصحاب البيت من استخدام الانجليزية فى بلادهم .

لن نتكلم هنا عن « الكوميديا الالهية » فهذه شرحها يطول ، وانما نتكلم عن وجه واحد في دانتي هو الذي جعل كل حديث عن الرنيسانس أو عصر النهضة الأوروبية لابد وأن يبدأ به ، وذلك هو موقفه من اللغة ، فهو أول من

دعا في ايطاليا نظريا وعمليا الى التخلى عن اللغة اللاتينية والى استخدام عاميتها الايطالية اداة للابداع الأدبى .

وقد كان هناك في الطاليا قبل دانتي من الشعراء من استخدم اللغة العامية في المواويل الشعبية ، ولكن هؤلاء كانوا من صغار الشعراء والشعراء الشعبيين الذين تغلب قيمتهم التاريخية على قيمتهم الفعلية . فعبقرية دانتي اذن هي التي جعلت من البلاغة العامية بلاغة فصحى ووضعت أساس اللغة الايطالية كلغة قومية استغنى بها الايطاليون عن ذلك اللسان الجامد المتحجر العتيق أسير قواعد النحو والصرف القديم ونقاليد الفصاحة الميتة التي لم تكن تعبر عن الحياة بعد قرون من اندتار حضارة الرومان .

فعل دانتى كل ذلك حين نظم مقطوعات « الحياة الجديدة » آية فى الرقة والسمو ، فكانت مثلا أعلى للشعر الغنائى تأثر به كافة الشعراء من بعده فى كافة الآداب الأوروبية ، وفعل ذلك حين نظم بالعامية الإيطالية ملحمته الخالدة « الكوميديا الالهية » ( الجحيم والمطهر والفردوس ) ، فكانت مثلا أعلى للشمعر الفلسفى لا نظير له فى العصر الحديث الا ملحمة « الفردوس المقود » للشماعر الانجليزى ميلتون والا « فاوست » للشماعر الألمانى جوته .

وقد حاول دانتى أن يكتب دناعا نظريا عن اللغة العامية ، فكتب بحثه عن « البلاغة العامية » ، ولكنه لأمر ما لم يكمل بحثه فكتب فيه فصلين من أربعة فصول .

يبدأ دانتي دفاعه عن اللغة العامية بتعريفها على الوجه الآتي : « اللغة العامية هي تلك اللغة التي نتعلمها بلا قواعد بمحاكاة مرضعاتنا » . ومن هذه اللغة تخرج لغة ثانوية هي ما كان الرومان يسمونه « اللغة النحوية » » « وهي لغة لا يتعلم استخدامها الا الاقلون لأننا لا نكتسب معرفتها الا بعد انفاق وقت طويل ونتيجة لدراسة مثابرة » . والحكم الذي يصدره دانتي في هذا الشأن منذ البداية هو أنه : « من بين هذين النوعين من الكلام نجد أن الكلام المعامى أعظم نبلا » من جهة لأنه الأسبق استعمالا بين البشر » ومن جهة أخرى لأن كل الناس يستخدمونه رغم انقسامه الى لهجات مختلفة في النطق والمفردات . كذلك مان اللغة العامية أعظم نبلا من اللغة النحوية لانها طبيعية بالنسبة لنا » بينما اللغة النحوية تدخل في با ب اللغة المصطنعة » .

ثم ينتقل دانتى الى التحليل البشرى لسكان اوروبا فيفترض أنهم جاءوا اصلا من المشرق ثم تفرقوا الى ثلاث مجموعات لفوية متميزة بالطريقة التى تقول بها « نعم » . فسكان شمال أوروبا يقولون « اوى » ( أيوه ) ، وسكان

وسلطها يتولون « اوك » ( ٥٦ ) ، وسكان جنوبها يقولون « سى » ، وهؤلاء هم الايطاليون والفرنسيون والأسبان ، وقد كانت هذه المجموعات الثلاث اصلا تتكلم لغة واحدة ثم تعددت لفاتها رغم وحدة الأصل أو تبلبلت بعد تفرقها فى المكان وتطورها فى الزمان كما تقول اسطورة برج بابل .

والغريب في هذا التحليل أن دانتي كتب هذا الكلام عن هجرة الأقوام الأوروبية من المشرق أكثر من ستة قرون قبل اهتداء الدراسات الانثروبولوجية (الجغرافيا البشرية) والدراسات الفيلولوجية (المقه اللغة) الى منبع سكان أوروبا من شمال الهند ما بين نهر سيحون وجيحون وانتمائهم المسلالات ولغات الى المجموعة الهندية الأوروبية والهندية الايرانية والهندية الجرمانية وهي نظرية تقريبية في تقديري لأنها تصف جزءا من الحقيقة وليس الحقيقة كلها المفي تستبعد الصحراء الكبرى كأحد المصادر الأصلية لسكان أوروبا في العصور الجيولوجية .

أيا كان الأمر ، غدانتى يفسر تعدد لغات أوروبا رغم وحدة أصلها بثلاثة عوامل ( 1 ) اختلاف الزمان ، ( ٢ ) اختلاف المكان ، ( ٣ ) اختلاف المناخ والبيئة ، أو غلنتل إنهما عاملان وهما اختلاف الزمان واختلاف المكان ، وهذان العاملان يشملان اختلاف المناخ والبيئة ، أما اختلاف الزمان فهو يجرى على اللغات كما يجرى على الأحياء : فكما أن الأحياء تولد وتنمو وتزدهر وتهرم وتموت ، وبالمثل غان اختلاف وتموت فكذلك اللغات تولد وتنمو وتزدهر وتهرم وتموت ، وبالمثل غان اختلاف المكان يتبعه اختلاف المناخ وما يترتب عليه من اختلاف في بعض الخصائص العضوية عند البشر متمثلة في تطور جهاز النطق ، ويتبعه اختلاف البيئة الجغرافية والمادية والاجتماعية وما يترتب عليه من اختلاف المقسردات والمصطلحات وعادات التعبير عند الأقوام المختلفة .

يقول دانتى: « وما دام الانسان حيوانا كثير الانتقال شديد التغير ، فلا يمكن ان تكون هناك لغة بشرية دائمة أو مستمرة ، وانما لا مناص من ان تتغير اللغة كما تتغير بقية خصائصنا ، كما يتغير سلوكنا وملبسنا على سبيل المثال بحسب بعد الزمان والمكان » ، أو كما يقول دانتى ، لو عاد أهل ايطاليا القدماء من قبورهم الى الحياة لوجدوا الايطاليين الأحياء يتكلمون لغة مختلفة عن لغتهم ، ولا عجب في ملاحظة هذا الاختلاف ، غندن حين لا نرى شابا وهو ينمو نحس بما طرا عليه من تغير بعد أن تقدمت به السن ، أما أذا لازمناه في نموه غندن لا نلاحظ ما يطرا عليه كل يوم أو كل سنة من تغيرات تدريجية طفيفة ، « فلا نعجب أذن أذا وجدنا رأى الناس الشبيهين بالبهائم أنهم يحسبون أن مسكان أية بلدة كانوا دائما يتكلمون بلغة لا تتغير ، فتغير لغة اية بلدة يأتى تدريجيا وعبر أزمنة طويلة متعاقبة ، بينما نجد أن حياة الانسان

مصيرة بالطبيعة » • وما يقال في اختلاف الزمان يقال ايضا في اختلاف المكان • وبسبب هذا الاختلاف نشأ « النحو » •

يقول دانتى: «وهكذا بدا عمل مخترعى علم النحو ، فما النحو الا نوع من تثبيت هوية الكلام فى الأزمنة المختلفة وفى الأمكنة المختلفة . ولما كانت هذه الهوية مستقرة باتفاق الكثيرين ، فهى لا تخضع لتحكم احد بالذات ، ولذا فهى لا تقبل التغيير . فالنحاة اذن اخترعوا النحو حتى لا نعجز كليا و جزئيا عن معرفة افكار القدماء واعمالهم او معرفة افكار واعمال النائين عنا فى المكان ، بسبب اختلاف اللغة نتيجة لنزوات بعض الأفراد فى التعبير » .

ودانتى يشير هنا الى انقسام اللغات نفسها الى لهجات معاصرة ويقول ان العامية الايطالية ذاتها كانت فيها أكثر من ألف لهجة ، وأن بعض هذه اللهجات أقرب الى الروح الايطالية من غيرها . ومع ذلك فهو يقول أن بنية العامية الايطالية يجب أن تلتمس فيما ما هو مشترك بين كل أقاليم ايطاليا .

وقد كان من راى دانتى ان استعمال العامية ينبغى ان يقتصر على المضل الشعراء الموهوبين من اصحاب الفكر النبيل . ماللغة العامية لغة نبيلة ولا يصلح لها الا الفكر النبيل . اما العاجزون والتامهون من الشعراء ميمكنهم ان يستروا عجزهم وتفاهتهم بالتعبير بالمصحى ، مان هم عبروا بالعامية تجلى قصورهم ونقصهم في الالهام .

اما اهم اغراض الشعر العامى فهى عنده ثلاثة اغراض ، وهى التعبير عن النافع والمتع والأخلاقى : « فالباحثون عن النافع لن يجدوه الا فى معانى ( الأمان ) . ثم هناك ثانيا المتع ، وفيه نقول انه ليس هناك أمتع لأشواق الانسان من ( الحب ) . وثالثا ، بالنسبة الى ما هو اخلاقى ، وفى هـــذا الصدد لا يشك احد فى أن موضوعه الأول هو ( الفضيلة ) . ومن هذا يتضح ان هذه الأشياء الثلاثة ، ألا وهى الأمان والحب والفضيلة ، هى فيما يبدو الاغراض الرئيسية التى ينبغى أن تكون أهم ما يعالجه الشعر العامى ، المصد التعبير عن أهم ما يفضى اليها كبطولة السلاح ونار الحب واتجاه الارادة نحو الخير ، وإذا نحن تدبرنا الأمر جيدا ، وجدنا أعظم كتاب العامية قد نظموا الشعر في هذه الأغراض وحدها دون سواها : وهؤلاء هم برتران دى بورن الذى كتب عن بطولات السلاح ، وأرنو دانييل الذى كتب عن الحب ، وجيرودى برونيل الذى كتب عن الفضيلة، وتشينو دى بيسترو الذى كتب عن الحب ، الحب ، وصاحبه ( أى دانتى نفسه ) كتب عن الفضيلة ، ومع ذلك فلست أجد بين الشعراء الايطاليين من مجد بالشعر بطولة السلاح » .

ومن هذا يتضح أن دانتي يستعمل اصطلاح « الأمان » بمعني خاص ، هو الذود عن الوطن أو القوم أو العرض أو المصلحة ، وأنه يتحدث هنا عن الشعر الملحمي الذي كان شائعا في الأدب الفرنسي العامي في زمن دانتي وقبيل زمنه ، ونموذجه « أغنية رولان » التي تصور وقائع شرلمان وفرسانه مع الغزاة العرب ، ونظيرها في الآداب الجرمانية « أغنية النبلونج » وفي الآداب النوردية « أغنية الفولسونج » . هذا الشعر البطولي الذي عرفه اليونان النوردية « اغنية الفولسونج » . هذا الشعر البطولي الذي عرفه اليونان في « الالياذة » و « الاوديسا » المنسوبتين الي هوميروس ، وعرفه الرومان في « انبياده » فرجيل ، لم يعرفه الإيطاليون الاحين نظم أريوسطو ( ١٤٧٤ – « انبياده » فرجيل ، لم يعرفه الإيطاليون الاحين نظم أريوسطو ( ١٥٧٤ – ١٤٧٥ ) في العامية الإيطالية ملحمة « أورلاندو غاضبا » ثم نظم تاسو

ثم يتطرق دانتى بعد ذلك الى الكلام عن مقومات البلاغة العامية فى الألفاظ والنراكيب والأسلوب والعروض فيحدثنا عن أوزان الشعر وعن مكان الألفاظ الرقيقة والألفاظ الفخمة والألفاظ الضخمة . . الخ . . في شعراء العامية ويبين لنا وظيفة كل فصيلة على حدة في أنواع الشعر المختلفة .

هذا مجمل دفاع دانتى عن اللغة العامية فى ايطاليا ودعوته الى اتخاذها اداة للتعبير الأدبى بدلا من اللغة اللاتينية . فهو بذلك قد وضع أساس اللغة القومية التى أمكن أن تبنى عليه فسكرة القومية الإيطالية ، قال الشساعر الانجليزى الكساندر بوب فى القرن النامن عشر عن الشاعر الانجليزى جون درايدن فى القرن السابع عشر أنه «وجد اللغة الانجليزية طوبا فتركها رخاما». فأذا جاز لنا أن نستعير هذه العبارة المشهورة ونطبقها على شعر دانتى اليجييرى وجد اللغة الإيطالية الايجييرى ، فأكثر صدقا أن نقول أن دانتى اليجييرى وجد اللغة الإيطالية طوبا فتركها رخاما .

وهكذا بالرغم من أن كثيرا من أفسكار دانتى تنتمى فى حقيقتها الى العصور الوسطى ، الا أنهذه الثورة اللغوية والادبية والقومية التى استحدثها قد جعلته أول رائد لعصر النهضة الأوربية فى أيطاليا وربما فى أوربا بصفة عسامة .

فلنذكر مول دانتي في ديوانه « فيتا نوفا » أي « الحياة الجديدة » :

« ولكى افسر هذا الأمر على الوجه الأمثل ، لابد أن نتذكر أولا أن من كانوا يكتبون قديما قصائد الحب ، لم يكتبوها باللغة العامية وانما كتبهسا بعض الشمعراء المعينين باللغة اللاتينية ، أقصد بين الايطاليين ، وصع أن هذا الأمر يصدق أيضا على أبناء الشمعوب الأخرى ، وهو ما ينطبق أيضا على اليونان ، فلم يكن بيننا ولا بينهم كتاب يكتبون بلغة الكلام ، وانما كان

بينهم ادباء يعالجون هذه الأشياء باللغة الفصحى . يجب أن نذكر حقا أنه لم تهض سنوات عديدة منذ بدا نظم الشعر باللغة العامية ، وكان نظم القوافى بلغة الكلام هو ما يعادل استخدام البحور فى الشعر اللاتينى وهو غير مقفى . أقول إنه لم يهض وقت طويل ، لأننا لو تأملنا اللغة البروفنسال فى جنوب فرنسا واللغة الإيطالية لما وجدنا فى هاتين اللغتين شيئا مكتوبا فى تاريخ أقدم من مائة وخمسين سنة . كذلك فانبعض صعاليك الشعراء بالعامية قد اكتسبوا أولا بعض الشهرة ، وذلك لمجسرد أن أحدا لم يسبقهم الى الكتابة بالإيطالية . ومن بين هؤلاء كان أولهم شاعر وجد دافعه الى كتابة شعره بالعامية رغبة منه فى أن تفهم محبوبته قصائده لأن الشهر اللاتينى كان مستعصيا عليها » .

ماذا ذكرنا كلام دانتى هذا ادركنا مدى الثورة التى استحدثها دانتى فى تحويل لغة ناشئة بلا تقاليد ولا ضوابط ، لغة لم تعرف الانشاء الأدبى فى الشعر أو فى النثر قبل قرن واحد من زمانه ، الى لغة للشعر الغنائي فى ديوان « الحياة الجديدة » وللشعر الفلسفى فى « الكوميديا الالهية » تفيض عذوبة وشجوا ونبلا وعمقا ، لغة عامية لا يدفع الى الانشساء بها لعجز عن فهم الفصحى أو عن التعبير بها ، وانما يدفع اليه احساس شاعر مبدع بما فى لغة الشعب من جمال وجلال وصدق وعمق ، خصائص لا تنتظر الا العبقرى الجبار ليجلوها ويفجرها وينشر عليها غلالة من سحر هاروت وماروت .

وهذا ما اكتشفه دانتى فى اللغة الايطالية التى سماها لغة « قومية » لأنها الأساس والقاسم المشترك الأعظم فى كافة لهجات ايطاليا المحليسة . وعنده أن اللغة لا تكون قومية الا اذا اتصفت بأربع خصائص :

- ١ ــ أن تكون مضيئة .
- ٢ ــ وأن تكون محـورية .
  - ٣ وأن تكون نبيلة .

إ -- وأن تكون محكمة . وهذا في رأيه هو حال اللغة الإيطاليــة التي دائع عنها دانتي كلغة قومية تتوغر فيها كل هذه الخصائص .

هى أولا لغة « مضيئة » بمعنى أنها « منيرة ومنارة » ، وضياؤها يضفى الشرف والمجد على أصحابها وهو الضياء الذي استمدته من قوة أصحابها الذين أزالوا عنها جلافة اللهجات الريفية ، وحوشية التعبيرات المتلذلة

غبلغت بذلك مرتبة عالية من « الرغعة » و « الوضوح » و « التمام » و « الصلة » .

وهى ثانيا لغة « محورية » كالمصراع الذى يتحرك عليه الباب الى الداخل أو الى الخارج ، وتبعا لحركتها تتحرك بقياة اللهجات المحلياة . (والاصطلاح السذى يستخدمه دانتى هو « الكردينالية » . والكاردينال هو « مغصلة الباب » أى المغصل الذى يتحرك عليه الباب ، أى أن السكرادلة في الدين المسيحى الكاثوليكى هم مصاريع باب الجنة الذى يحمل القاديس بطرس مفاتيحه ، وقد استعار دانتى هذا التعبير لوصف اللغة المحورية أو المركزية التى تتبع حركتها كل اللهجات ) «

وهى ثالثا لغة « نبيلة » لأنها تصلح لأن تكون لغة البلاط ، والبلاط عند دانتى هو صورة الأمة ممثلة فى صفوتها لأن هيه يجتمع حول الملك أو الأمير النبلاء من كل الأقاليم ، ومن تجمعهم تنشأ لغة راقية تمثل خير ما فى كل اللهجات ،

ودانتى يأسف لأن الايطاليين فى ايامه لم يكن لهم بلاط كالفرنسسيين لأنه لم يكن لهم ملك أو أمير يوحد كلمتهم ويلتفون حوله: « لهذا فان لفتنا المضيئة تتجول هنا وهناك كعابر سبيل ولا تجد مأوى يرحب بها غير بيوت البسطاء ، فليس هناك بلاط يحميها » .

وهى رابعا لغة « محكمة » كلغة المحاكم والقضاء والقانون والادارة والمجالس التى تسن الشرائع للناس ، ومتياس هذا الاحكام هو التوازن والدقة وضبط التعبير ، واللغة الايطالية عند دانتى تستطيع ان تبساهى بهذا الاحكام بفضل « نور العتل » الذى يتميز به الايطاليون ،

اهذا كلام عاشق للغة العامية الايطالية ام كلام محام قدير ؟ سواء اكان الأمر هذا أو ذاك ، فهذه المرافعة التي كتبها دانتي عن اللغة الايطالية باللغة اللاتينية لم تكن هي التي زحزحت اللاتينية الوسطى وأخرجتها من الميدان وأحلت محلها اللغة الايطالية كلفة قومية للايطاليين ، وأنما فعل كل ذلك عجز اللغة العجوز عن التعبير الادبي ونضارة لغة الشعب التي ضغرها دانتي حول رأسه كأكليل الغار .

## (1)

### ع الملكتة

□ كانت دعوة دانتى للتخلى عن الكتابة باللغة اللاتينية والى الكتابة بصيغتها العامية (الايطالية) تدخل فى باب التجديف الذى استوجب غضب الكنيسة ، لأن اللاتينية كانت لغة الكنيسة ولغة الدولة فى القوانين والادارة والدبلوماسية ، النح . . .

واستخدام الايطاليّة لغة للقراءة والكتابة كان سيفضى بالضرورة الى ترجمة الكتاب المقدس الى اللغة العامية ، بعد أن كان العالم المسيحى الكاثوليكي لا يقرؤه الا في اللاتينية التي لا يعرفها الا القساوسة والمثقفون الذين احتكروا تفسير الكتاب المقدس واقامة الصلوات والوعظ بسبب جهل العامة باللغة اللاتينية ، مما زين لرجال الدين التحكم في عقول الناس وكل ما يتصل بشئونهم الروحية ، وفيما بعد ذلك بقرنين ( في ١٥٢٠ ) سوف نرى أن البابوية قد اصدرت قرار الحرمان على المصلح الديني الألماني مارتن لوثر ( ١٨٣ سالي الألمانية ، لغة أهل بلاده ، حتى يكسر احتكار أصحاب الكتاب المقدس الى الألمانية ، لغة أهل بلاده ، حتى يكسر احتكار أصحاب اللاتينية لتعليم الدين المسيحي وتفسيره ، ولانه كان يطالب بالغاء دور الكهنوت في الوساطة بين الانسان والله .

دعوة دانتى للتخلى عن اللغة الفصحى ( اللاتينية ) والى استخدام اللغة العامية ( الايطالية ) ، كانت اذن وحدها كانية لغضب الكنيسة عليه . ومع ذلك نندن نرى دانتى ينفى من مدينته أو دويلته ، غلورنسا ، عام ١٣٠١ ، أى وهو فى سن السادسة والثلاثين ، ويقضى فى المنفى عشرين عاما متصلة حتى وفاته فى ١٣٢١ .

بل نرى أن الحكم بنفيه يتحول بعد شهرين الى الحكم باحراقه حيا ثم يمتد في ١٣١٥ الى اعدام أولاده الثلاثة أو الأربعة الذين كانوا لا يزالون في سن اليفاعة والصبا!

لماذا ؟ في الظاهر لأن دانتي اشتغل بالسياسة وانضم الى الحزب الخاسر ، اما في الحقيقة فلأنه كان صاحب مبادىء نورية خطيرة في السياسة والدين ، نجدها مشروحة في كتابه الشهير « دى موناركيا » ، اى في الملكية أو « في النظام الملكي » .

وقد بدأت متاعب دانتى فى عام ١٣٠٠ ، فقد كان فى فلورنسا حزبان يتنازعان السلطة ، هما حزب الارستقراطية الذى كان يسمى بحسزب «السود »، ويتزعمه كورسو دوناتى ، قريب زوجته ، وحزب البورجوازية ، أو الأثرياء المحدثين ، وكان يسمى بحزب «البيض »، ويتزعمه اصدق اصدقائه الشاعر جويدو كافالكانتى ، ووقع دانتى بين هذين النقيضين ، وكان قد بلغ بالانتخاب منصبا عاليا فى فلورنسا ، فانتخب عضوا فى المجلس الحاكم فى المدينة وهو مؤلف من ستة أعضاء ، فلما أثار «السود » الفتن للاستيلاء على الحكم قرر المجلس الحاكم نفى زعماء الطرفين ، ومنهم صديقه الشاعر كافالكانتى ،

ولكن حزب « السود » الارستقراطى تآمر مع بابا روما ليعيده الى الحكم ، فدفع البابا شارل ، دوق فالوا فى فرنسا الى غـزو فلورنسا ، وتسليمها للحزب الارستقراطى ، حزب « السود » ، وعرف المجلس الحاكم هـذا المخطط ، فأوفد دانتى مع آخرين فى سفارة الى روما ليتوسط لـدى البابا بونيفاسيو الثامن ليوقف هـذا الغزو ، ولكن فلورنسا سقطت فى يد الدوق دى فالوا ، أخو ملك فرنسا عام ١٣٠١ ، أثناء سفارة دانتى فى روما ، فعاد كورسو دوناتى زعيم « السود » الى فلورنسا واستولى على الحكم بقوة الغزاة الفرنسيين وبتأييد البابا ،

وحكم على دانتى وهو فى الخارج وعلى أربعة من البيض فى يناير ١٣٠٢ بغرامة فادحة وبالنفى لمسدة عامين وبالحرمان الدائم من المناصب العامة ، وكانت التهمة التآمر والتواطؤ لقلب نظام الحكم . ثم عسدل الحكم فى مارس ١٣٠٢ الى مصادرة كل أمواله واعدامه حرقا اذا قبض عليه داخل فلورنسا أو اقليمها . ومنذ ذلك التاريخ حتى وفاته لم تطأ قدما دانتى أرض وطنه ، بل عاشى مشردا ينتقل من مدينة الى أخرى .

كان دانتى بشمهادة معاصريه متعاطفا مع « البيض » أو منحازا لمبادئهم ولكنه سرعان ما سئم صحبة زملائه المنفيين منهم ، فتركهم وانتقل الى فيرونا حيث القام مع آل سكالا ، وهى أسرة الناقد الشمهير سكاليجر ، وفي عسام ١٣٠٦ كان يدرس في باريس بحسب رواية بوكاشيو عنه .

ثم خابت آمال دانتی من جدید ونهائیا ، فغی ۱۳۱۰ اراد هنری دوق لوکسمبورج ، بعد ان اصبح الأمبراطور هنوی السابع ان یوحد دویلات شمال ایطالیا ویدمجها فی امبراطوریته ، فکتب دانتی خطابا مفتوحا الی اهالی فلورنسا یدافع فیه عن هنری السابع ویهاجم بعنف من یعدون العدة فیها لمقاومته ، وبالفعل حاصر هنری السابع فلورنسا عام ۱۳۱۲ ، ولکنه لم یلبث آن انسحب ، ثم توفی فی العام التالی ، فقضی ذلك علی كل أمل عند دانتی فی العودة الی وطنه ، وكانت حكومة فلورنسا قد اصدرت فی ۱۳۱۱ قرارا بالعفو العام عن جمیع المنفیین ، ولكنها استثنت دانتی بالاسم بسبب صلاته بهنری السابع دوق لوكسمبورج ، وفی ۱۳۱۵ تجدد قرار نفیه واعدامه حرقا اذا وطأ اراضی فلورنسا وامتد حكم الاعدام الی اولاده ،

وبعد اقامته فی غیرونا فی رعایة کان جراندی دیللا سکالا امیر غیرونا ،
انتقل دانتی الی راغینا فی ۱۳۱۸ — بدعوة من الدوق جویدو نوغیللا دی بولنتا
أمیر راغینا ، وهناک کان یلقی المحاضرات ویرد علی دعوة له ان یکتب ملحمة
باللغة اللاتینیة ببحوث فی علم اللغة وبالدراسات الأدبیة ، ثم قصد الی
دوق البندقیة فی سفارة لیحول دون قیامه بغزو راغینا ، و وکانت شهرته قد
طبقت الآماق کأمیر لشعراء ایطالیا فقدمت له مدینة بولونیا اکلیلا من الغار
رمزا لامارة الشعر ، ولکنه اعتذر عن قبوله لانه کان یأمل ان یأتیه اکلیل
الغار من موطنه فلورنسا ، وفی طریق عودته من البندقیة اصیب بالملاریا
ومات فی ۱۶ سبتمبر سنة ۱۳۲۱ و دفن فی کنیسة الفرانسیسکان فی راغینا ،
وبعد ذلك بخمسة وسبعین عاما حاول اهل فلورنسا وحکومتها فی ۱۳۹۱ أن
یستردوا رفات الشاعر الذی نفوه مدی الحیاة وأمروا باحراقه ، ولکنجهودهم
یستردوا رفات الشاعر الذی نفوه مدی الحیاة وأمروا باحراقه ، ولکنجهودهم
د نهنت ادراج الریاح ، ومن قبل انشأت جامعة فلورنسا ، بعد خمسین سنة
من وفاته ، کرسیا لدراسة شعر دانتی ، أمیر شعراء ایطالیا فی کل العصور ،
واحد شعراء خمسة لم یجد الزمان بمثلهم ، هم هومیروس وفرجیل وشکسبیر

. .

كانت لدانتى فى الفكر السياسى معتقداته التى كانت تقوض سلطان الكنيسة فى الدولة وتحرر السلطة الزمنية ( الدنيوية ) من السلطة الدينية وترفع ولاية البابوات على الملوك ، بعد أن كان البابوات فى زمانه وطوال الف عام من العصور الوسطى هم الذين يتوجون الملوك والأباطرة ويفوضونهم فى حكم شعوبهم بحق الملوك الالهى ، وبهذا المعنى يجب أن نعد فكر دانتى السياسى مرحلة هامة فى تاريخ العلمانية .

وقد طرح دانتي قضية الحكم على الوجه التالي في كتابه عن « الحكم الملكي » :

« (۲) وبناء عليه يجب علينا أولا أن نتدبر معنى الملكية الزمنية ، ( اى الدنيوية أو العلمانية ) ، وما نموذجها وما غايتها . فالملكية الزمنية اذن ، وهى ما يسمى بالامبراطورية ، هى امارة واحدة يمتد سلطانها على كل الناس فى وجودهم الزمنى أو على كل شيء يقاس بالزمن أى متصل بالدنيا ومن هنا تنشأ ثلاثة مباحث في هسذا الصدد : فيجب أولا أن نبحث وندرس ما اذا كانت السلطة الزمنية ضرورية لسعادة العالم ، ثم نبحث ثانيا أن كان الرومان قد أصابوا باقامة أمبراطوريتهم ، ثم نبحث ثالثا أن كانت سلطة الملك تعتمد على ممثل آخر لله .

« (٣) والآن علينا أن نتدبر ما الغاية من الحضارة الانسانية في مجموعها . فاذا اهتدينا الى هدف الغاية فقد قطعنا نصف الطريق كما يقول المعلم الأول ارسطو صاحب (علم الأخلاق ، الى نيقوماخوس) ، فاحدى غايات الحضارة هي خلق الانسان الفرد ، وغايتها الثانية هي خلق الأسرة ، والثالثة هي خلق الحي ، والرابعة هي خلق المدينة الدولة ، والخامسة هي خلق الملكة ، واخيرا فهناك الغاية النهائية التي يحققها الله بيد الفنان عن طريق الطبيعة وهي جمع الجنس البشرى في مجتمع واحد ، وهدذه الغاية الأخيرة هي المبدأ الأول الذي نحاول الآن أن نستهدى به في بحثنا » .

الغاية النهائية لحالة المدنية التى ارادها الله للانسان هى عند دانتى اذن وحدة الجنس البشرى تحت رايات السلام ، ومادامت هناك غاية واحدة للجنس الانسانى فلل مناص من ان تقوده قيادة واحدة او أمير واحد او ملك واحد أو أمبر اطور واحد ، سمه ما شئت من الاسماء ، فدانتى اذن كان من اوائل من وضلعوا فى الفكر السياسى اساس الحكومة العالمية ، وعنده ان مجتمعات القبائل ثم الدويلات ثم القوميات ليست الاخطوات فى طريق اقامة الحكومة العالمية .

منطق الكمال لله وكمال الطبيعة يمنعان أن يكون هنساك صراع بين الكائنات ، لأن الصراع دليل النقص ، وحيثما وجدد الصراع غلابد من وجود حكم أو قاض يحسم هذا الصراع : « فلو وجد أميران ، فلن يخضع أحدهما للآخر ، وهنا قد ينشأ الصراع ، أمسا بسبب خطأ منهما أو بسبب خطأ يرتكبه رعاياهما ، وهذا أمر واضح فلابد عندئذ من وجود حكم يفصل بينهما ، ولمسا كان كل منهما لا يعترف بالآخر ، فليس بينهما من يخضع للآخر لأن الانداد لا سسلطان لبعضهم على بعضهم الآخر ، فلابد أن يوجسد

امير ثالث يتمتع باختصصاص اوسع من اختصاص كل منهمسا ، يستطيع بما له من حق أن يفرض أمارته عليهما معا ، وهذا يجعل الملكية لازمة للمالم ، وقد أدرك أرسطو هذا المنطق حين قال : ( لا شيء يحب الاعوجاج ، وتعدد الامارات أمر سيء ، ولذا فقد لسزم أن يكون هناك أمير واحد ) » .

ونفس هــذا المنطق يفضى بنا الى ان تعدد الدول القومية يــؤدى بالضرورة الى الصراعات التى لا حل لها الا قيام حكومة عالمية .

ولكن اليس هـذا هو المنطق الـذى كانت تسـتخدمه الكنيسة الكاثوليكية طـوال العصور الوسطى : اخاء البشر فى الله الـذى لا سبيل الى تحقيقه بقيام الدول القومية وانما يتحقق فقط اذا كانت السلطة العليا على كل الشمعوب والإمراء والملوك هى سلطة البابا ، خليفة الله على الأرض بوصف أنه خليفة القديس بطرس الذى سلمه المسيح مفاتيح الفردوس؟

كلا . فهى كذلك فى الظاهر فقط ، أما فى الحقيقة فان دانتى يجرد السلطة الروحية من حق الولاية على السلطة الدنيوية وينزع من البابوات احتكارهم للوكالة عن الله التى يفوضون بموجبها الملوك فى الحكم بالحق الالهى . فهو يؤسس نظريته على أن الملك الدنيوى يتلقى تفويضه فى السيادة من الله مباشرة لا عن طريق البابا أو السلطة الروحية ، وهو يتلقاه من الله مباشرة بوصف أنه أداة الله فى تحقيق السلام بين البشر وأداته فى تحقيق العدالة والخير والحرية بين الناس .

فهذه المبادىء عند دانتى لا تتوفر الا بانفراد حاكم أعلى بالسلطة الدنيوية ، اميرا كان أم ملكا أم امبراطورا ، و لايمكن أن تتحقق في ظل أمراء متعددين أنداد يحكمون أمارات أو دوقيات أو ولايات مستقلة متعدده متنازعة كل منها تستمد شرعيتها وسيادتها بل وسلطانها الدنيوى وتحومها الدنيوية من البابوات الذين كانوا يتلاعبون بهم وبها لكى تتحسول سلطتهم الروحية الى سلطة زمنية ويصبح ملك الدين هو ملك الدنيا .

يرى دانتى ، ما رآه ارسطو فى الفصل الخامس من « علم الأخلاق : اللى نيقوماخوس » ، أن عدو « العدل » الأول هو « الطمع » ، أما صديق « العدل » الأول فهو « الخير » أو « الاحسان » ، ومن تأصل نيسه حب « الخير » كان « العدل » أقوى صفاته ، و « الملك » أو الحاكم المفرد هو عنوان « الخير » و « العدل » :

« والطمع يهدر قيمة الانسان الجوهرية لانه يبحث عن الأشياء ولا يبحث عن الانسان ، اما الخير فيهدر كل شيء ما خلا الله والانسان ، وبالتالى فهو يبحث عن خير الانسان ، ولمسا كان السسلام من بين النعم التى ينعم بها الانسان ، ولمسا كان العمل هو أكبر محقق للسلام ، كان عمل الخير أقوى محرك للعدل ، وكلما ازداد عمل الخير ازداد تحقيق العدل ،

« وحب الخير ينبغى أن يكون ملازما لطبيعة الملك ٠٠ » ٠

« (۱۲) والجنس البشرى كلما اكتملت حريته اكتملت سعادته . وهذا يتضح اذا فهمنا مبدأ الحرية على حقيقته . فلنعلم اذن أن أول مقومات الحرية هو حرية الاختيار ، وهى شيء يترنم به الكثيرون بشفاههم ولكن لا يفهمه الا الاقلون » .

. . . . . . . . .

« وعندما نرى هذا ندرك ايضا أن هده الحرية هي اعظم نعهسة بحباها الله للطبيعة الانسانية . غبالحرية نبلغ سعادتنا في هدف العالم ، وصحفنا ملائكة ، والجنس وبالحرية نبلغ سعادتنا في غير هدف العالم بوصحفنا ملائكة ، والجنس الانساني لا يوجد لذاته وليس من أجل شيء آخر الا أذا حكم الناس ملك فرد . عندئذ نقط تستقيم نظم الحكم المعوجة ، الا وهي الديمقراطيات ، والاليجاركيات (حكم القلة) ، والديكتاتورية الشعبية ، وهي تغرض العبودية على الناس بالتهر كما هو واضح لكل من يجربها جميعا ، الجنس البشري لا يوجد لذاته الا أذا حكمه الملوك والصفوة والمتحسون لحرية الشعب ، مثل هذه الحكومات تستهدف تحقيق الحرية ، أي أن الناس توجد لذاتها . . أي أن الواطنين لا يوجدون من أجل حكامهم ولا الشعوب توجد من أجل ملوكها ، وإنما ، على العكس من ذلك ، يوجد الحكام من أجل مواطنيهم ويوجد الملوك من أجل شعوبهم . فكما أن المجتمع لا يؤسس لتطبيق القوانين وأنما توضع القوانين لمنفعة المجتمع ، كذلك فان من يطبق عليهم القانون ، كما جاء أيضا في فيلسوفنا أرسطو . . » .

وواضح من كل هــذا الكلام ان دانتى ، متأثر بأرسطو فى كتابه « علم السياسة » ، وكان عديم الثقة فى الديمقراطية (حكم الشعب ) ، والتى كان يعدها نوعا من حكم الرعاع ، كما أنه كان عديم الثقة بحكم الأقلية وبحكومات « الطغاة » ، أى الملوك المنتخبين أو « التيرانوس » كما كانت اليونان تقول ، بوصف هذه الحكومات مرادفة للدكتاتوريات الشـــعبية أو لدكتاتورية الأقلية، وكلاهما مناف للحرية ومرادف للقهر .

وواضح ايضا أن دانتى ، مثل أرسطو ، كان يؤمن بحكم الملكية والارستقراطية والمدامعين عن حرية الشعب ، ويبدو أن دانتى لا يستخدم كلمة « الارستقراطية » بمعناها الشائع وانما يستخدمها بمعناها اليونانى القديم ، أى « حكومة الصفوة » ( الارستوى ) بمعنى « النخبة » أو الطبقة المتازة ، وليس بمعنى الطبقة التى تتمتع بالامتيازات أو تتوارثها .

هذا الكلام قد يبدو غريبا اذا لم ندرك المعنى الخاص لمفهوم الاالحرية المعند دانتى . . فالحرية عنده هى الاحرية الاختيار الاعدرة على التحييز والقدرة على الحكم . وكل عن الاختيار الابالقدرة على التحييز والقدرة على الحكم . وكل ما يعطل ملكة التحييز أو الحكم عند الانسان ، كالخضوع كالبهائم للشهوات، أو الانبهار بالعرض البراق ، أو طلب المنافع العاجلة ، أو الوقوع في أسر الضرورة ، أو الخضوع للقهر الخارجي أو الداخلي ، يعطل قدرة الانسان على الاختيار وبالتالي فهو سالب للحرية .

0 0 0

## T

#### حق الملوك الإلها

□ انتهى دانتى من بحثه فى نظم الحكم الى ان النظام الملكى القائم على سلطان الحاكم الفرد ( المونارخية ) هو النظام الأمثل لسياسة الشعوب . ودرجة درجة نكتشف انه يقصد بالنظام الملكى النظام الامبراطورى ولا سيما كما عرفته الامبراطورية الرومانية ، بهذا كان دانتى أول مفكر فى عصر النهضة الأوربية يدعو ضمنا ، بل تصريحا ، الى احياء مجد روما الامبراطورى .

وكانت هـذه أيضه دعهوة ثورية في الفكر السياسي أيام حكم البابوات في العالم المسيحي .

فهنذ المؤرخ المسيحى الشهير أورسيوس الذى عاش نحو عام ١٠٠٠ ميلادية وعرفه ابن خلدون باسم هرشيوش ، قرأ الناس في مغارب الأرض ومشارقها شاهد قبر الامبراطورية الرومانية في موسوعته الشهيرة عن «تاريخ العالم »، أو على الأصبح قرأ الناس « التفسير المسيحى » لتصدع الامبراطورية الرومانية وانهيارها . وكانت خلاصة كلام أورسيوس هي أن تصدع الامبراطورية الرومانية وانهيارها كان نتيجة للغضب الالهي ، وأن غضب الله حل على الرومان لأنهم ضلوا وحادوا عن طريق الله بفسقهم وجبروتهم وظلمهم وطغيانهم وانغماسهم في الشهوات ، ولدذا أرسل الله عليهم البرابرة من كل جانب فخربوا الامبراطورية وعاثوا غيها فسادا .

بقى هذا التفسير هو التفسير المعتهد فى العالم المسيحى الف عام او يزيد لأنه كان التفسير الرسمى الذى اعتهدته الكنيسة الكاتوليكية والبابوات قرنا بعد قرن ، وبهذا التفسير قضت الكنيسة على كل شمور قومى فى نفوس الايطاليين فجعلتهم يتنكرون لأمجاد أجدادهم الأولين أيام جاهليتهم العظيمة ويتبرءون من حضارتهم الوثنية المجيدة السابقة على انتصار المسيحية فى مختلف ارجاء الامبراطورية ،

ولا شك أن نهوض آباء الكنيسة ونقهائها بدءا بلاكتانس ( ٢٦٠ – ٣٢٥) والقديس اوغسطين (٣٥٤ – ٣٠٠) ، الذى تتلمذ عليه المؤرخ اوروسيوس، والقديس جيروم (٣٤٧ – ٣٠٠) ، وغولجانس (٣٧١ – ٣٢٥) ، قد حاولوا انقاذ تراث الوثنيات اليونانية واللاتينية من الاندثار تماما أمام حمساس المسيحيين الأوائل ، وأغلبهم من بسطاء الناس وجهالهم ، فأعطوا تفسيرات رمزية داخل الاطار المسيحى لأساطير اليونان والرومان والهتهم وابطالهم واصنامهم .

ولكن الطابع العام الذى ساد الحضارة المسيحية طوال الف عام من العصور الوسطى كان محاولة اقتلاع كل ما كان من تراث الجاهلية اليونانية والرومانية وامجادها التاريخية بوصفه كفرا فى كفر ومعاديا لله والمسيح ، ولم يبق من ذلك الفكر الشاهق الا بقايا مبتسرة من منطق ارسطو لاستخدامه فى السفسطة الدينية ، ومن مثالية افلاطون لاستخدامها فى الشطحات الروحانية ،

والآن يأتى دانتى ليعلم الناس عكس ما كانت الكنيسة تعلمهم ، وهو أن عصر الرومان الامبراطورى الوثنى لم يكن ضلالا فى ضلال ولا فسلاا فى فسلا و كان عصرا مجيدا ازدهر فيه الانسان وحضارة الانسان حتى قبل ظهور اديان التوحيد ، وأن هذه الحضارة الدنيوية لم تكن من عمل الشيطان وانما صاغتها العناية الالهية بنور العقل وبنور الايمان .

ودانتي يعترف في الباب الثاني من كتابه « في الحكم الملكي » أنه كان في البداية فريسة لهذا الاعتقاد الشائع :

« كان هناك زمن كنت انا ايضا اقف ذاهلا امام هذا التصور ، وهو ان الشعب الروماني بلغ قمة السؤدد على الكرة الأرضية ، لا يجد من يقاومه ، وكنت احسب ، لأني لم اكن ارى الا سطح الأمور ، ان الرومان بلغوا كل هذا السؤدد بقوة السلاح وحدها . ولكني الآن وقد نفذت بعقلي الي لب الاشياء ، ورايت بدلائل مقنعة كل الاقناع أن العناية الالهية هي التي حققت ذلك لم أعد اقف متعجبا امام هذا المجد الدنيوى ؟؟ » .

والمنطق الذى يستخدمه دانتى لاثبات رايه بسيط من صميم الدين ومن صميم العقل معال على على العقل معال على المجد الامبراطورى الذى حققه الرومان ، وهاو ملك الدنيا ، ما كان ليكون لولا ان اراد الله ، وبما ان الله لا يريد الا الخير والحق ، غالامبراطورية الرومانية اذن قامت لتحقق الخير والحق ، وبمثل ما نقول ان الرومان انحطوا برذائلهم غدالت دولتهم العظمى ، يجب ايضا ان نقول ان الرومان

ارتقوا بفضائلهم حتى ملكت دولتهم كل العالم القديم . وفى راى دانتى ان الطبيعة خلقت الشبعب الرومانى للسيادة والقيادة ، فتاريخه يدل على انه لم يكن يطلب السلطان لذاته ولكن لفعل الخير واشباعة الحضلاة . فهم أولى شبعب بحكم العالم . وكم من أمم نافستهم فى بناء الامبراطوريات ولكنهم انتصروا على الجميع ، وهذا نطق من الله بأنهم يفضلون سواهم . وهنا تكلم دانتى وكأنه موسولينى !

هذا التطرف في الشيعور القومي وهذه الدعوة لاحياء الدولة الامبراطورية كانت بهثابة ثورة على تعاليم الكنيسة التي كانت تزرى من شأن الامبراطورية الرومانية بوصفها تجسيدا للمجد الدنيوى الذي يتعارض مع طلب ملكوت الله والزهد في الدنيا انتصارا لمجد الآخرة . قال دانتي منددا بدعاوى الكنيسة : لولا أن الرومان صلبوا المسيح لما كانت هناك مسيحية :

« فكيف اذن من يزعمون انهم أبناء الكنيسة لا يكفسون عن التنديد بالامبراطورية الرومانية . .

« يا للرومان من شعب مبارك ! يا لاوزونيا من دولة مجيدة ! ( واوزونيا هي الاسم الشاعرى لايطاليا ٠ ل ، ع ) ليته ما ولد قط من اضعف امبراطوريتك يا روما ، أو ليت تقواه لم تقده في سبيل الضلال ! » .

وهكذا كان دانتى بمثابة الفاصل بين عالمين : عالم وسيط يؤمن بأن الدولة الدينية الجامعة ( البابوية ) ، هى اساس التنظيم الاجتماعى ، وعالم جديد يؤمن بأن الدولة القومية الجامعة ( الامبراطورية ) ، هى اسساس التنظيم الاجتماعى ، وكان دانتى بن اسبق دعاة الدولة القومية التى كانت الطابع الميز لعصر النهضة الأوربية ، ولم يكن الخيار عند دانتى بين تيصر والله ، نقد كان دانتى مؤمنا ولكنه كان بين قيصر والبابا ، فاختسار دانتى قيصر والبابا ، فاختسار النفى المؤبد والحرق حيا اذا وطئت قدماه ارض موطنه ،

...

وما دام الخيار بين قيصر والبابا نهذا ما يقوله دانتي في الموازنة بينهما:

« اذن غالسؤال المطروح هنا ، وهو موضوع بحثنا ، يقع بين نورين عظيمين هما البابا الروماني والأمير الروماني . فنحن نتسامل : من أين تستمد سلطة الملك الروماني الذي هو بالحق ملك المالم ، كما أثبتنا في

الباب الثانى من هذا الكتاب ، اهى تستمد مباشرة من الله أم هى تستمد من خليفة لله أو رسول منه ، اقصد خليفة بطرس الرسول الذى يحمل بالحقيقة مفاتيح الفردوس ، أى من البابا ؟

((3) ان كل من اسوق من الحجج التالية لاتناعهم ، يؤكدون ان سلطة الامبراطورية مستمدة من سلطة الكنيسة ، وهي تعتمد عليها كما يعتمد الأسطى على المهندس المعماري . وهم في هذا الاعتقاد مسوقون بجملة حجج معارضة يستقونها من الكتاب المقدس ، ومن بعض اعمال الرئيس الأعلى للكنيسة والامبراطور نفسه في وقت واحد . ومع ذلك فهم يحاولون ايضا أن يجدوا بعض السند لرأيهم في منطق العقل .

« نهم اولا يتولون استنادا الى قول الكتاب المقدس فى سفر التكوين ، ان الله خلق جرمين مضيئين عظيمين ، أحدهما كبير والآخر اصغر ، حتى يحكم اولهما النهار والثانى الليل ، وقد اعتاد هؤلاء أن يفهموا بالمجاز أن هذين النظامين انها يعنيان العالم الروحى والعالم الزمنى ، ، ومن هنا تجدهم يحتجون بأنه كما أن القمر ، ، وهو الجرم المضىء الاصنعر ، ليس له نور خلاف النور الذى يتلقاه من الشمس ، كذلك فالنظام الزمنى ليست له أية سلطة الاما يستمده من النظام الروحى » ،

ويرد دانتى على هذه الحجة بقوله ان هذه حجة زائفة لأن القمسر رغم انه يستمد نوره من الشمس الا ان هذا لا يعنى انه يستمد من الشمس وجوده ، أو أنه يعتمد في حركته على الشمس ، لأن حركته من محركه الأول .

(المعروف في الغلك أن القمر قطعة انفصلت من الأرض كما أن الأرض قطعة انفصلت من الشمس ولكن هكذا كانت حال علم الفلك في زمن دانتي الذي يضيف أن القمر ليس مدينا الشمس بكل نوره أذ أن له بعض النور الذاتي ، وأنما الشمس تضيف إلى القمر ضاياءه الساطع ، وما دمنا نتكلم بلغة المجاز غهو يريد أن يقول أن الملك لا يستمد وجوده ولا حركته ولا سلطته من البابا ، وأنما الكنيسة تضيف إلى سلطته قوة ، ل ، ع ، ) .

#### يقول دانتى:

« وهم يزعمون أيضا استنادا الى نفس النص أن قول المسيح لبطرس: ( وكل ما عقدته على الأرض سوف يعقد فى السماء أيضا ، وكل ما حللته على الأرض سوف يحل فى السماء كذلك ) ، وهو ما نجده فى متى وفى يوحنا ، ويستخلصون أن المسيح قال هذا الكلام لكل تلاميذه ، ولهذا يستدلون على

ان خليفته بطرس قادر على عقد كل شيء وحله ، ومنه يستخلصون أن البابا يستطيع أن يلغى قوانين الامبراطورية ومراسيمها وانه يستطيع أن يصدر القوانين والمراسيم للسلطة الزمنية » .

وهذا عند دانتى تزييف لأنه قائم على قياس خاطىء لأنه يجعل الكلام عن الجزئى ينطبق على الكلى:

( مالمسيح يقول لبطرس : ( سوف اعطيك مفاتيح الفردوس ) ( حرفيا ملكوت السماء ل ، ع ، ) ، اى انه سيجعله بواب الجنة ، ثم هو يضيف : ( وكل ما عقدته ، الخ ، وكل ما حلته ، ، الخ ) ، وهذا معناه ( كل ما تعقده وتحله في نطاق وظيفتك كحارس لباب الجنة ) ، وليس معناه كل ما تعقده وتحله على الاطلاق ، هذه العمومية المتفسمنة في عبسارة ( كل ما ) ، عمومية مقصورة على حدود اختصاصه كحامل مفاتيح مملكة السماء ، فالقضية التي نناقشها اذن قضية صحيحة في حدودها ، فان هي أخذت على اطلاقها فواضح انها ليست كذلك ، وبناء عليه فاني اقسول : ولو أن خليفة بطرس يستطيع أن يحل ويعقد في نطاق ما اختص به بطرس من مهام وظيفته ، فانه لا يستخلص من ذلك أنه يستطيع أن يحل ويعقد قوانين الامبراطورية وقراراتها بحسب زعمهم ، الا اذا استطاعوا أن يثبتوا أيضا أن ذلك يدخل في اختصاص المفاتيح ، وهذا عكس الحقيقة كما سنوضح فيها يلى » .

وهكذا استطاع دانتى بقوة المنطق الارسطاطاليسى أن يقصر سلطة الكنيسة والبابوات على الأمور الروحية وحدها ، وأن ينفى أية سلطة للكنيسة أو للبابوات على أى أمر من أمور الدنيا ، وهو ما خص دانتى به الدولة وحدها ( الأمير ، الملك ، الامبراطور ) ، كذلك يرد دانتى على حجة أخرى كان يستخدمها دعاة الدولة الدينية ، وهى تولهم أن الامبراطور قسطنطين حين شفى من البرص بشفاعة البسابا سيلفستر ، وهب كرسى الامبراطورية وهو روما للكنيسة ، ومن هذا يستخلصون أنه منذ ذلك التاريخ غدا مستحيلا على أى انسان أن يجلس على عرش الامبراطورية الا أذا تلقاه من البابا ، وهذا يجعل سلطة الامبراطور مستمدة من سلطة البسابا ويجعل السلطة الزمنية خاضعة للسلطة الروحية ، وعلى هذا يرد دانتى بقسوله :

« وأنا أقول أن هذه الحجة ضعيفة ، لأن قسطنطين لم يكن يملك أن يتنازل عن الشرف الامبراطورى ، ولا كان من سلطة الكنيسة أن تتلقى هذا الشرف .

« فه ف المحت الحق الطبيعى ان تدمر الامبراطورية نفسها ، فالامبراطورية لا تدمر نفسها ، وبها أن الامبراطورية متمثلة في وحدة الملكية الجامعة والتنازل عن جزء منها تمزيق لها ، فمن الواضح أن من يتقلد سلطة الامبراطورية لا يجوز له أن يمزق الامبراطورية » ،

وهنا يقذف دانتى فى وجه البابوات والكنيسة قول المسيح لقاضيه الرومانى عندما نسب اليه أنه يدعى الملك: «مملكتى ليست من هذا العالم» فلو كانت مملكتى من هذا العالم لقاتل خدامى حتى لا اسلم لليهسود » • وبهذا يثبت أن الدين شيء والدولة شيء آخر ، بل أكثر من ذلك ، فأن دانتى يوضح أن سلطة الدولة على الدين ثابتة من نصوص الكتاب المقسدس ذاته حيث نرى القديس بولس يقبل راضيا أن يقضى قيصر فى أمره كمسا أمره بذلك « ملاك الرب » •

كلا ، ان السلطة الزمنية ليست خاضعة للسلطة الروحية ، بل على العكس من ذلك ، يرى دانتى ان السلطة الروحية يجب أن تخضع للسلطة الزمنية ، اقتداء بموقف المسيح امام بيلاطس ممثل قيصر ، واقتداء بما قاله وفعله القديس بولس في « أعمال الرسل » في الاحتكام الى قيصر ليقضى بينه وبين اليهود وليحميه من عدوانهم ، أما السلطة الزمنية فيرى دانتى أنها لا تخضع الا لله مباشرة ، لأنها تستمد من الله مباشرة تفويضها في حكم البشر ، قال دانتى في الباب الثالث من كتابه « في الملكية » :

« اوضحنا كيف ان سلطة الامبراطورية ليست راجعة الى سلطة البابا ، وهو الرئيس الأعلى للكنيسة ، ولكننا لم نثبت تماما انها تتوقف مباشرة على الله الا بالاستنتاج الضمنى ، فالاستنتاج الضمنى يقول انها اذا لم تكن تتوقف على خليفة الله فهى تتوقف على الله ، ولذا فلكى نثبت هذه القضية اثباتا نهائيا فلا مناص من أن نثبت أن الامبراطور أو ملك العالم لابد وأن يكون على علاقة مباشرة بملك الملوك أمير الكون « وهو الله » .

......

« فالانسان اذن بحاجة الى قوة مزدوجة تقوده الى غايته المزدوجة ، اى انه بحاجة الى البابا ليقود الجنس البشرى وفقا لتعاليم الوحى الى الحياة الأبدية ، والى الامبراطور ليقود الجنس البشرى الى النعيم الأبدى وفقا لتعاليم الفلسفة ، . بدستور تعود أعماله على الناس بتحقيق غايتى الحرية والسلم » .

فالجديد في فكر دانتي السياسي أنه لأول مرة بعد الف عام من انتراض الدولة الزمنية أو الدنيوية المتمثلة في الامبراطورية الرومانية ذكر الناس بأن قيصر له غايته وهي اقامة الفردوس الأرضى في هذا العالم ، وأن البابا له غايته وهي قيادة الجنس البشرى لدخول الفردوس الأبدى في العالم الآخر ، وبذلك فصل دانتي بين الدين والدولة ووضع حدد اللدولة الدينية التي تحكم فيها شرائع الدين ورجال الدين أمور الدنيا .

لأول مرة منذ ألف عام من العصور الوسطى يجرؤ مفكر أن يتول للناس في العالم المسيحى أن للانسان الحق في السعادة والمجد على الأرض وليس قدره أن يجعل من حياته الأولى مجرد معبر للحياة الثانية .

ولأول مرة بعد الف عام من العصور الوسطى يجرؤ مفكر أن يقول للناس في العالم المسيحى أن الملوك لا يستمدون حقهم الالهى في الحكم من البابوات ، وانما يستمدونه من الله مباشرة ، وربما كانت هناك في أوروبا أرهاصات بذلك الصراع بين الكنيسة والدولة في زمن هنرى الثاني ملك انجلترا الذي انتهى باغتيال القديس توماس بيكيت في كاتدرائية وستمنستر عام ١١٧٠ ، ولكن هذه كانت أول مرة تطرح فيها على المستوى النظرى تضية الفصل بين الدين والدولة ومسئولية الملك أمام الله مباشرة وليس المام خليفة الله على الأرض كما كان البابوات يسمون .

ولا شك اننا في دانتي لا نزال بعيدين كل البعد عن الديمقراطية التي عرفها اليونان ويعرفها العالم الحديث ، فنحن لا نتحدث اليوم عن الله كمصدر للسلطات ولكننا نتحدث عن الأمة كمصدر للسلطات ، ودانتي قد حسرر الأمير أو الملك أو الامبراطور من تقلد الحق الالهي في الحكم بتفويض من الكنيسة ، ولكنه أعطى الأمير أو الملك أو الامبراطور الحق الالهي في الحكم بالاصالة لا بالنيابة أو من الباطن ، وهو ما يقابل في زماننا نظرية رجسل الاقدار (نابوليون) أو الزعيم الملهم (الفوهرر) ، .

واخيرا غلاول مرة بعد الف عام من العصور الوسطى يجرؤ مفكر أن يدعو الى اقامة الدولة القومية ، بل والامبراطورية ، أى الدولة القومية الحامعة ، على انقاض الدولة الدينية الجامعة وكبديل لهـــا .

لقد وضع دانتى اساس الدولة الحديثة على القومية والعلمانية قبل مكيافيللى بقرنين ، فكان رائد الفكر السياسى الحديث فى عصر النهضلة الأوربية ، ورغم وضوح دعوته العلمانية ، فقد أعلن دانتى فى ختام كتابه

« في الملكية » ، ان الدولة الزمنية ( الدنيوية ) لا تعنى بتاتا الخروج على الدين ، او بلغة دانتى : « فليراع قيصر اذن واجب الاحترام لبطرس (مؤسس الكنيسة الكاثوليكية ل. ع. ) ، الاحترام الذى يجب أن يحمله الابن البكر نحو أبيه حتى يضيئه نور النعمة الابوية فيشع ضياؤه بقوة أكبر في أرجاء العالم الذى اقامه عليه حاكما حاكم كل شيء في الوجود ، روحيا كان أو زمنيا ، الله » .

• • •

# PETRARCH 1872 - 18.5

□ كان دانتى أبا الشعر الإيطالى فى عصومه ، ولاسيما الملحمى والفلسفى والدينى منه فى « الكوميديا الالهية » ، ولكن بترارك كان أبا الشعر الإيطالى الفنائى بصفة خاصة .

ومن النقاد من يبدأ عصر النهضة الأوربية بأدب بترارك ، متجاهلين دانتى الذى يعدونه اقرب الى العصور الوسطى منه الى الرنيسانس . ولقد كان دانتى كذلك فى اكثر انكاره الفلسفية والدينية .

ومع ذلك نقد كان دانتى أول رائد من رواد عصر النهضة الأوربية بدعوته نظريا وعمليا لاتخاذ اللغة الايطالية الدارجة اداة للابداع الأدبى ، وبدعوته لاقامة الدولة القومية ، بل والامبراطورية ، مكان الدولة الدينية الجامعة ، وبدعوته لتحرير الدولة القومية من هيمنة البابوية ولفصل الدين عن الدولة . فكان بذلك أول من فتح الباب لظهور أوربا الحديثة من ظلام العصور الوسطى .

اما بترارك نهناك من يسميه اول من وضع اساس المذهب الانسانى في ايطاليا . وهو في نفس الوقت اعظم شاعر غنائى نظم في اللغة الايطالية الدارجة في زمانه وفي كل العصور ، وقد كان من أوسع أهل زمانه معسرفة بآداب القدماء وعملا على احياء ثقافة الرومان ، وكان دائم البحث عن المخطوطات اللاتينية وجمعها ودراستها ، فعاش في صحبة فرجيل وشيشرون وسنيكا فارتفع بعلمه وذوقه المصفى عن كافة أهل عصره ، وكان صاحب السلوب راق في اللاتينية ، ومع هذا لم يمنعه ذلك من أن يختص اللفسة العامية ( الايطالية ) بأروع ابداعه الأدبى ، وابتكر ، أو على الأصحح طور . . في الشعر الايطالي قالبا غنائيا خاصا هو « السونيتة » خلد به غرامه لصاحبته لورا ، ولم يلبث هذا القالب أن اقتبسته كافة الآداب الأوربيسة الأخرى ، ولاسيما الأدب الإيطالي والأدب الفسرنسي والأدب الانجليزي ،

ولد غرانشسكو بترارك فى بلدة اريتزو بايطاليا فى ٢٠ يوليو ١٣٠٤ وكان أبوه بتراكو دى سر بارينتزو موثق عقصود فى مدينة غلورنسا ، وكان مدينة الدانتى وزميلا له فى المنفى منذ ١٣٠٢ . وقد قضى بترارك شبابه فى مدينة الهنيون فى جنوب غرنسا ، حيث كان مقر البابوية بين ١٣٠٩ و ١٣٧١ ثم حيث كان مقر بابوات ألهنيون بين ١٣٨٧ و ١٤١٧ بعد انشتقاق الكنيسسة الغربية ( الكاثوليكية ) نفسها ، وفى الهنيون عرف بترارك محبوبته لورا التى خلدها فى اشعاره .

وفى سن الثانية عشرة ارسله أبوه الى جامعة مونبلييه بجوار أغنيون فى جنوب غرنسا لمدة أربع سنوات ليتعلم القانون المدنى وأكمل دراسته بثلاث سنوات أخرى فى جامعة بولونيا ، ثم عاد الى أغنيون التى كان يمقتها ، وفى هذه الفترة استولى عليه شغفه العظيم بالشسعراء اللاتين ، كما أغتتن بشعر التروبادور ، أى الشعراء الجوالين ، الذى كان ينشئه وينشده الشعراء الجوالون فى أقليم بروفانس بجنوب غرنسا باللهجة العامية الفرنسية المعروفة بالبروفنسال نسبة الى أقليم بروفسانس ، وفى تلك الفترة ذاتها أفتتن بترارك أيضا « بالأسلوب الجديد الحلو » الذى كان ينظم به دانتى وأبناء جيله فى أيطاليا ، وليس هذا غير اللغة الإيطالية ، أو اللاتينية العامية كما كان يتحدث بها مثقفو أيطاليا ،

کان بترارك قد فقد امه ، فلما مات آبوه فی ۱۳۲۱ عاد الی افنیون . وهناك استأنف حیاة اللهو والصبوات بل والمجون ، وفی ۲ ابریل ۱۳۲۷ رای لاول مرة فی کنیسة سانتا کلارا سیدة فؤاده لورا ، وکان یومئذ فی الثالثة والعشرین من عمره ، فکانت لورا محور کل ما نظم من شعر غنائی ، حتی ذهب شعر بترارك مثلا فی الحب « العذری » کما ذهب من قبل شعر دانتی فی محبوبته بیاتریس مثلا فی الحب العذری ، وقد ماتت لورا بالطاعون فی ۲ آبریل ۱۳۶۸ بعد آن عرفها بترارك باحدی وعشرین سنة ، وقد آخفی بترارك اسم محبوبته عن العالمین ، ولكن مؤرخی الادب یعتقدون انها بترارك اسم محبوبته عن العالمین ، ولكن مؤرخی الادب یعتقدون انها کانت بنت أحد نبلاء بروفانس ویدعی آودیبرت دی نوفیس ، وانها کانت زوجة هیوج دی صاد ، أحد اشراف آفنیون ، ، فهجر بترارك فی سسن زوجة هیوج دی صاد ، أحد اشراف آفنیون ، ، فهجر بترارك فی سسن الثانیة والعشرین دراسة القانون ، لا استخفافا بالقانون ، ولكن کها یقول اشمئزازا من المشتفلین به المتاجرین فیه ،

وفى تلك الفترة ذاتها تعرف بترارك على آل كولونا المسهورين ، وهم من أقطاب روما المستغلين بالدين والسياسة ، فقضى صيفا كاملا مع الاسقف جياكومو كولونا على سفح جبال البرانس ، ، ثم خادما للكنيسة أو قسا غير مرسوم لفترة ما لدى الكاردبنال جيوفاني كولونا في المقسر

البابوى باننيون وحصل بذلك على مرتب منتظم · ثم تعددت رحلاته نسافر الى باريس والى المانيا وهولندا وطاف بوادى نهر الراين فى ١٣٣٣ · ٠ وفى ١٣٣٧ زار روما لأول مرة فى حياته نبهرته آثارها .

وفى ١٣٣٧ قرر أن يعتزل حياة المدينة فى أغنيون غاعتكف فى ريفها بوادى فوكلوز الساحر وسط كتبه ، على مبعدة خمسة عشر ميلا شرق المدينة . وهناك أقام حتى ١٣٥٣ متفرغا للقراءة والكتابة واستلهام جمال الطبيعة نحو سبعة عشر عاما .

وفى موكلوز أيضا بلغ بترارك أقصى مجده الأدبى . وفى يوم واحد تلقى دعوتين لتنصيبه أميرا للشمعراء : جاءته احداهما من رئيس جامعة باريس ، وجاءته الأخرى من مجلس الشيوخ بروما . فقبل دعوة السناتور الرومانى . وهناك توجوه فى الثامن من أبريل ١٣٤١ على نل الكابيتول بأكليل الفصار ، فصارت اليه أمارة الشمعر من بعد دانتى اليجييرى الذى رفض من قبل أن يتوج الا فى موطنه فلورنسا .

وهكذا أصبح بترارك أميرا لشعراء ايطاليا وهو لا يزال فى السابعة والثلاثين من عمره • ولكنه كان أيضا فوق هذا زعيما روحيا لدعوة توحيد ايطاليا ولتجديد شبابها ولاعادة مجد روما القديمة • الم تكن هذه من قبسل هى نفس أحلام دانتى اليجييرى ؟

وبعد تتویج بترارك امیرا للشعراء عاد الی افنیون . وهناك استأنف مرة اخری حیاة المجون التی اتسم بها شبابه . . وفی ۱۳۶۳ دخل اخوه جیراردو الدیر . اما هو فقد دخل فی ازمة روحیة عنیفة . . لقد كان فی بترارك شیء كثیر من القدیس اوغسطین : ازدواج فی الشخصیة جعله ینقلب من النقیض الی النقیض . فیسمو آنا الی سموات الطهر والفضیلة ویتمسرغ آنا فی اوحال الشهوات . فلا غرابة اذن ان یتشببه بترارك بأوغسطین ویکتب فی تلك الفترة ما سماه « سری الخاص » تشببها « باعترافات » القدیس اوغسطین . كتبه باللاتینیة فی ۱۳۶۲ وما تلاها . وفی تلك الفترة ایضا كتب « رسالة الی الأجیال القادمة » جاء فیها : « حین اقتربت من سن الأربعین . . بینما كانت قوای لا یخامرها ضعف وبینما كانت شهواتی لا تزال متاججة ، تخلیت فجأة عن عاداتی الذمیمة ، بل و تخلیت فوق ذلك عن كل تفکیر فی رذائلی ، وكأن عینی لم تقع قط علی امراة » . اما كتابه « سری الخاص » ، فقد اتخذ صورة محاورة و همیة مع القدیس اوغسطین ، وكأنه یرید ان یكرر تجربة « الاعترافات » الشهیرة . . اعترافات اوغسطین ، وكأنه

ثم قضى بترارك أكثر من عامين فى ايطاليا سفيرا مبعوثا من البابا الى بلاط نابولى ، بين سبتمبر ١٣٤٣ وأواخر ١٣٤٥ . ثم عاد بترارك مرة أخرى الى

ايطاليا حين اعلن كولا ريينزو نفسه حاكما على روما في ١٣٤٧ . وقد اجتنب بترارك الى ايطاليا ذلك الحلم العظيم الذى كان لا يفتأ يراود خيال مفكرى عصر النهضة في ايطاليا منذ بدء تكون القوميات الحديثة : وهو أن تتوحد دويلات ايطاليا في دولة مركزية واحدة وأن يعود لروما مجدها الامبراطورى القديم ورغم أن تجربة ريينزو لم تعمر ، الا أن بترارك ظل مقيما في أيطاليا حتى علم وماه من أنا في بارما وآنا في فيرونا وآنا في بادوا . وفي بادوا جاءه نبأ وفاة صاحبته لورا . وفي ١٣٥٠ زار بترارك روما . . وفي طريقه الى روما زار فلورنسا حيث استقبله بوكاشيو العظيم ، ثالث الثلاثة من آباء الأدب الإيطالي الحديث: دانتي وبترارك وبوكاشيو ، كذلك زار بترارك اريتزو ، مسقط راسمه، فوجد أن الطاعون قد حصد أكثر اصدقائه ومعارفه فعاد إلى واديه المنعزل في فوكلوز يهلؤه الحزن والوحشة .

ثم أقام بترارك في ميلانو ثماني سنوات بين ١٣٥٣ و ١٣٦١ حيث نزل ضيفا على آل فيسكونتي وقام في خدمتهم ببعض السفارات الى الملوك ، فلما انتشر الطاعون في ميلانو انتقل الى فينسيا ( البندقية ) عام ١٣٦٢ فرارا من الطاعون . . ثم أهداه مجلس الشيوخ بفينسيا دارا يقيم فيها على اساس أن يهب المدينة مكتبته بعد وفاته . . وقد زاره بوكاشيو في هذه الدار في صيف ١٣٦٣ . ثم دعا بترارك ابنته غير الشرعية ، واسمها فرانشيسكا . . مع زوجها لتقيم معه في هذه الدار ، ثم انتقل بترارك الى بادوا عام ١٣٦٨ . ثم انتقل أخيرا الى أركوا عام ١٣٧٠ وفيها عاش حتى وجدوه ذات صباح في ثم انتقل أخيرا الى أركوا علم ١٣٧٠ وغيها عاش حتى وجدوه ذات صباح في 1 يوليو ١٣٧٤ ميتا منكفئا على كتاب كان يقرؤه في مكتبته .

وقد كتب بترارك كثيرا باللاتينية غنظم ملحمة اسمها « أفريقيا » بدأها في ١٣٣٨ تمجد بطولة البطل الروماني شيبو الافريقي . وله باللاتينية أيضا «سير أعلام الرجال » وقد بدأها في ١٣٣٨ أيضا وهي في تاريخ روما . وله أيضا اعترافاته وعنوانها «سرى الخاص » ، وقد بدأها نحو ١٣٤٦ . وله أيضا اعترافاته وهي من أعمال ١٣٤٦ . وله « أغاني الرعاة » وهي أثنتا عشرة قصيدة رمزية بدأها في ١٣٤٦ . وله « سلام الدير » (١٣٤٧) . وله « الواقي من الاقدار » (١٣٥٤) . كما أن له أربعة مجلدات من الرسائل .

كل هذه الأعمال اللاتينية رغم رنعة اسلوبها لا يقرؤها الا الأقلون . أما أضافته الخالدة للأدب نهى ديوان « الأغانى » ( الكانزونييرى ) أو « القوافى » ( ريما ) . . وهو عبارة عن ٣٦٦ تصيدة . . ، نها ٣١٧ سونيتة والباقى أشكال غنائية مختلفة كالمواويل ( البالاد ) وامثالها . . نظمت كلها بالايطالية . ومثل ديوان « الأغانى » أو « القوافى » ديوان «الانتصارات» . وهو مجموعة من الرمزيات التى بداها بترارك عام ١٣٥٧ حول موضوعات

الحب والموت والحياة والعفة والشهرة والزمن والحياة الابدية . . وهي بالايطالية كذلك \_ وغرام بترارك بلورا هو المحور الذي تدور عليه قصائد « الاغاني » أو « القوافي » و « الانتصارات » . والواقع أن بترارك لم يتوج أميرا للشعراء احتفاء بقصائده العامية ، وإنما توج احتفاء بقصائده اللاتينية ولاسيما ملحمة « أفريقيا » التي صور فيها بطولات القصائد الروماني شيبو الافريقي ( ٢٣٥ \_ ١٨٨ ق٠٥ ) . ماتح اسبانيا وقرطاجة وقاهر هانيبال العظيم ، ويلاحظ أفه في أول طبعة كاملة من أعماله ( ١٥٥٤ ) تبلغ كتابات العظيم ، ويلاحظ أفه في أول طبعة كاملة من أعماله ( ١٥٥١ ) تبلغ كتابات بترارك شعرا ونثرا عشرين مثلا من كتاباته باللغة العامية ( الإيطالية ) ، وهي « القوافي » و « الانتصارات » ، من حيث الحجم ، بل أن بترارك نفسه كان أثناء حياته يصف أشعار العامية بأنها « سفاسف الشبان » ، حتى أنه لم يعن بأن يختار لقصائده الغرامية في صاحبته لورا حية وميتة اسما محددا يضعه على ديوانه . فديوانه يسمى تارة « القوافي » ( ريما ) وتارة أخرى « الاغاني » ( كانزونييري ) ، على خلاف ما فعله دانتي من قبل حين اطلق على ديوان غرامياته في صاحبته بياتريس اسم « الحياة الجديدة» ، بل ودافع على ديوان غرامياته في صاحبته بياتريس اسم « الحياة الجديدة» ، بل ودافع عن اللغة العامية دفاعا نظريا في كتابه « في البلاغة العامية » .

ووجه التناقض في كل هذا أن الأجيال التالية لبترارك لا تعرف من هذا الشاعر العظيم ولا تقسراً له الا اشتعاره العامية في حب لورا ، واكثر الناس في القرون المتأخرة لم يسمعوا بأعماله اللاتينية مثل ملحمة « أفريقيسا » و « أغاني الرعاة » ، وقل منهم من سمع بنثر بترارك اللاتيني في كتسابه « سرى الخاص » و « سير اعلام الرجال » ، فهو عند الناس أولا وأخيرا أمير شتعراء ايطاليا في القرن الرابع عشر بعد دانتي ، وواضع اساس الشتعر الأيطالي بعد دانتي بفضل دواوينه الغنائية العامية التي صقل فيها العامية الإيطالية الى حد الاعجاز .

وليس من الضرورى ان نصدق كل ما كان يقوله بترارك نفسه عن رايه فى شعره العامى ، فربما كان هذا من باب التصالح مع جهابذة عصره من أساتذة الجامعات والكرادلة والمحافظين من رجالات عصره ، الذين كانوا لا يزالون على تقديسهم للاتينية الفصحى ولم يسحرهم فى انتاج بترارك الا سيطرته التامة على البيسان اللاتيني الفصيح ، والدليسل على ذلك أن بترارك نفسه كان فى كل مرحلة من مراحل حياته دائم الصتل والتنقيع بترارك نفسه كان فى كل مرحلة من مراحل حياته دائم الصتل والتنقيع لمقطوعاته العامية فى ديوان « القوافى » ليبلغ بها حد الكمال . كها تشهد بذلك مسودة مخطوط هذا الديوان المحفوظة الآن فى مكتبة الفاتيكان ، فهذا المخطوط ملىء بالتنقيحات وهوامش صفحاته زاخرة بالملاحظات البلاغية والاسلوبية .

غلو كان بترارك بمعتقد صدقا أن شعره العامى بغير قيمة حقيقية . . أو أنه مجرد « سفاسف تافهة ومن حماقات الشباب » كما كان يقول . . وانه كان يتمنى الا يعرف أحد في العالم عنه شيئا . . « بل وأن أنكره أنا لو كان ذلك ممكنا » . لو كان بترارك صادقا في كل هذا التبرؤ من شعره العامى كما حدثنا في « رسالة الى الأجيال القادمة » ، لما سهر الليالي ، كما كتب عام ١٣٦٨ ، وهو في الرابعة والستين من عمره . . في مراجعة تصيدة كتبها قبل ذلك بربع قرن وتنقيحها بما جعلها في نظره كاملة التكوين .

لقد كان بترارك يعرف ما يفعله وما يقوله ، لقد عاش مثل دانتى فى عصر كان الانشاء فيه باللغات العامية بتضمن عند الكنيسة وعند المحافظين من أهل السطوة درجة واضحة من الزندقة لانه كان يمثل تحديا للغة المقدسة وهى اللاتينية الفصحى أو شبه الفصحى ، التى ترجم اليها الكتاب المقدس منذ القديس جيروم (٣٤٧ – ٢٠) ميلادية) وأصبحت لغة الكنيسة الرسمية ولغة الشمائر الدينية فى أوروبا ألف عام ، والفرق الواضح بين دانتى وبترارك هو الفرق بين الثائر المنفى الأبدى والثائر المتصالح مع السلطة .

فاذا نحن طرحنا هذا السؤال العام: غيم اذن كان بترارك يمثل عصر النهضة الأوربية ، كان الجواب كالآتى:

أولا: وقبل كل شيء: لأنه كان بعد دانتي وقبل بوكاشي وهم من وضع أساس اللغة الإيطالية والأدب الإيطالي الحديث باضفاء النبل والصفاء في المعانى وفي التعبير على اللغة العامية التي كانت من قبل لغة سيوقية في ايطاليا • وبذلك أعطى للايطاليين لغة قومية حية بدلا من اللغة الدولية الشاحبة التي لا يتكلمها أحد (اللاتينية) ، وأدبا قوميا حيا بدلا من الأدب اللاتيني المنتسرض •

ثانيا: لأنه كان أعظم قطب للدراسسات الانسسانية وللمدذهب الانسانى في عصره ، فقد كان عصره لا يعترف بأن الأدب بعامة والشعر على وجه الخصوص له قيمة في الوجود ، بل كان يعد هذا وذاك من « السفاسف التافهة » ، بلغة بترارك ، كذلك كانت ايطاليا ، بل وأوربا كلها ، لأكثر من الف عام قبله تتنكر لأدب الدنيا ولا تعترف الا بأدب الدين بتأثير الثقائية الدينية السائدة وبقوة الكنيسة .

وهكذا تنكر الأوربيون أكثر من ألف عام لحضارة أوربا الجاهلية ، أى الوثنية أيام اليونان والرومان ، وتنكر أحفاد الرومان ( الايطاليون ) لحضارة أجدادهم أيام الوثنية وتنكروا لثقافتهم ولأدبهم اللاتيني شلعرا ونثرا ولفلسفاتهم ولأمجادهم في السلم والحرب على السواء ، من جهة

لانها كانت مؤسسة على معتقدات وثنية تتعارض مع العقيدة المسيحية ، ومن جهة أخرى لأنها كانت تحتفل بالانسان وغاياته الدنيوية أكثر ممسا ينبغى •

كان بترارك اذن من رواد عصر النهضة الأوربية الذين اكتشهوا حضارة الرومان وتقافتهم وادبهم وتاريخهم ومجدوها وزينوها لمعاصريهم كمثل اعلى يحتذى ، حتى أصبح أكبر داعية لاحياء الآداب القديمة في أوربا وأكبر داعية لشرف الانسان ولنبل الانسان ولحكمة الانسان ولبطولة الانسان، ونحن الآن لا نعرف بترارك الاشاعرا غنائيا من الطبقة الأولى ، أما معاصروه في القرن الرابع عشر فقد كانوا يعرفونه كأكبر عاشق لتراث القدماء كسا يقول المؤلف بوركيهارت ، بل لقد كان هو بملحمته اللاتينية « أفريقيا » وبديوانه اللاتيني « أغاني الرعاة » يتصور نفسه فرجيل صاحب « الانيادة » و « أغاني الرعاة » وكان يحلم بتتويجه في روما بأكليل الغار كما جرى لفرجيل العظيم .

لقد كان الاهتمام بعلسوم الدنيا وآدابها وغنونها فى عصر لا يحتسرم الا علوم الدين وآدابه وغنونه هو القاعدة الصلبة التى بنى عليها الهيومانزم أو المذهب الانساني وكان البداية الحقيقية لعصر النهضة الأوربية .

ثالثا: لأن بترارك كان من رواد الفكر الذين تأججت قلوبهم بنار الوطنية ولفحهم لهيب الشعور القومى وكانوا يحلمون ليل نهار بوحدة ايطاليا ، ويدعون لظهور الأمير المخلص الذى ينقذ ايطاليا من نظام الدويلات ويقيم فيها دولة قومية مركزية واحدة : حلم راود الايطاليين منذ أيام دانتى وبترارك ومكيافيللى أيام الرئيسانس ولم يتحقق الا في القرن التاسيع عشير .

 الى أغنيون بجنوب غرنسا حيث أقاموا كرسى البابوية والبلاط البابوى ، أن يعودوا الى روسا .

وبعد قرنين من الزمان كان مكيافيللى يؤسس دعوته لتوحيد ايطاليا واقامة الدولة القومية بدلا من الدولة المسيحية الجامعة واقامة الدولة القومية فيها على دعوة بترارك ، حتى أن مكيافيللى ختم كتابه « الأمير » بالمناداة بتطهير ايطاليا من « البرابرة » الأجانب كما فعل بترارك ، كما ختم الفصل الأخير من هذا الكتاب بأبيات من قصيدة بنرارك الشهيرة « ايطاليها بلادى » ، التى تعد من أروع روائع شعر الوطنية في تاريخ الآداب العالمية .

بهذه الصفات الثلاث كان بترارك بعد دانتى, رائدا عظيما من رواد حركة الرنيسانس: بدوره الخطير في وضع اساس الشعر الايطالي في مواجهة الشعر اللاتيني ، وبدوره الخطير في احياء تراث القدماء الوثني بكل ما تضمنه ذلك من تمجيد الانسان والحياة في مواجهة الف عام من ثقافة روحية كانت تبشر بأن الموت باب الحياة .

9 9 9

#### بوكاشيو BOCCACCIO ١٣٧٥ - ١٣١٣

وهذا ، جيونانى بوكاشيو ، ثالث الثلاثة الذين وضعوا فى الترن الرابع عشر ، اساس عصر النهضة الأوربية ، لا فى ايطاليا وحدها ولكن فى اوروبا كلها ، الا وهم دانتى وبترارك وبوكاشيو .

كان دانتى أول من ثار على اللغة اللاتينية في ايطاليا ووضع اساس التعبير الشعرى في اللغة العامية الايطالية بملحمته الفلسفية « الكوميديا الالهية » وبديوانه الغنائي « الحياة الجديدة » الذي خلد به حبه العذري لصاحبته بيانريس ، وكان بترارك أرق وأصفى من نظم الشعر الغنائي في ديوانه « القوافي » أو « الأغاني » وفي ديوانه « الانتصارات » اللذين خلد فيهما حبه العذري لصاحبته لورا ، وبهذا وضع دانتي وبترارك اساس الشعر الايطالي الحديث ،

اما بوكاشيو فقد فعل اكثر من هذا . وثب الوثبة الكبرى وكتب النثر الأدبى باللغة العامية في مجموعته القصصية المعروفة باسم «ديكاميرون» ، اى القصص العشر ، وبذلك وضع اساس النثر الفنى في الأدب الإيطالي الحديث.

وقد كان النثر من قبله لا يكتب الا باللغة اللاتينية · حتى دعاة اللغة العامية ( الايطالية ) ، لم يجترئوا على كتابة النثر بالعامية ووقفت ثورتهم عند نظم الشعر بهذه اللغة الشعبية .

وقد ولد جيوفانى بوكاشيو عام ١٣١٣ فى باريس لأب ايطالى يدعى بوكاتشينو أو بوكاشيو من بلدة تشرتالدو من أعمال فلورنسا • وكان جيوفانى ابنا غير شرعى لبوكاتشينو هذا من سيدة فرنسية لا يعرف عنها الا القليل ، ويقال أن أسمها كان جان دى لاروش وأنها كانت تنتمى لأسرة من صيغار النبلاء •

كذلك نعرف ان اباه هجر المسه وعاد الى ايطاليا ، وان بوكاشيو الابن تقليم تعليمه الاول فى فلورنسا حيث المام ابسوه وتزوج ، وان تعليم بوكاشيو الاول كان يعده للتجارة . فقد كان الأب نفسه يزاول مع اخيه (عم بوكاشيو) التجارة وربما اعمال الصيرفة فى فلورنسا ، وكان على صلة ببيت باردى الشهير ، وهو بنك فى فلورنسا كانت دائرة نشاطه تبتد الى نابولى ، وباريس، ولم يكن بوكاشيو سعيدا ايام صباه بالعيش فى بيت ابيه ، ولكن الحال تغيرت بعد انتقاله الى نابولى نحو عسام ١٣٢٨ ، حين كان فى نحو الخامسة عشرة من عمره . فقد ارسله ابوه بوكاتشينو الى نابولى ليتدرب هناك عند احسد شركائه على الاعمال التجارية والمصرفية ، وبقى بوكاشيو فى هسذا البيت التجارى ستة اعسوام عدها هو ضياعا فى ضياع ، ثم وافق ابسوه عندئذ على ان يتجه بوكاشيو ستة اعسوام اخسرى الى دراسة الشريعة المسيحية او القانون الدينى كما يسمى ، الذى كان مطبقا فى اوروبا طسوال العصور الوسطى بسبب سيطرة الكنيسة على الدولة .

كان بوكاشيو في الحادية والعشرين من عمره حيث بدا يدرس في نابولى القانون الديني او القانون الكنسي - وظل يدرسه حتى سن السابعة والعشرين ، اى حتى عسام ١٣٤٠ ، غير ان تعليمه الحقيقي في فترة شبابه كان في بسلاط الملك روبير دانجو السذى كان يحكم نابولي - وكانت نابولي في عهده ازهى مدينة في ايطاليا كلها واكثرها ترغا واشدها اقبالا على الحياة . وكذلك خالط بوكاشيو اهسل العلم والأدب في جامعة نابولي ، واخسذ شيئا من علم الفلك من منجم القصر ، وشيئا من الدراسات القديمة ( اليونانية والملاتينية ) عن أمين مكتبة القصر بعد أن درس مبادىء اليونانية على يدراهب من اقليم كالابريا ، ولكن المعروف عن بوكاشيو أنه في الأساس ثقف نفسه بنفسسه .

وكما كان لدانتي صاحبته بياتريس ولبترارك صاحبته لورا ، كذلك كان لبوكاشيو صاحبته ماريا ، التي سماها بوكاشيو في اعماله الادبية غياميتا ، كانت ماريا غرام شباب بوكاشيو ، وكانت بنتا غير شرعية لروبير دانجو ملك نابولي ، من الكونتيسة داكوينو ، وهي سيدة من نبيلت مقاطعة بروفانس بجنوب فرنسا ، وقد زوجت ماريا على كره منها من نبيل من نبيلات المقصة التي يرويها بوكاشيو عنها فهي تجربة حب من نبيلاء البلط ، اما القصة التي يرويها بوكاشيو عنها فهي تجربة حب عنيف وسعادة غامرة وجيزة الأمد ، انتهت بغيرة بوكاشيو على محبوبته ومتورها نحوه ثم هجرانها اياه في نهساية الأمر عسام ١٣٣٨ ، اي وهو في الخامسة والعشرين من عمره ، وهنا اعتكف بوكاشيو لدراسة فحسول الشعراء في الأدب اللاتبني : فرجيل واوفيد وستاتيوس ، وكان ذلك في

دار خارج المدينة بالقرب من قبر فرجيل ، وهناك اقام حتى ١٣٤٠ حين استدعى للعودة الى فلورنسا بسبب افلاس ابيه .

وقد تركت ماريا في ادب بوكاشيو ، شعرا ونثرا ، اثرا عميقا ، فهي تظهر في غرام فلوريو وبيانكوفيورين في رواية « فيلوكولو » التي بداها بوكاشيو في نابولي بناء على طلب محبوبته ماريا ، ثم اتمها في فلورنسا وهي بالعامية ( الايطالية ) ، وهي تظهر في القصيدة القصصية العامية « فيلو مستراتو » ، وهي تظهر في حكاية « ترويلوس وكريسيدا » التي كتبها ليعبر عن عذابه عندما تركت ماريا مدينة نابولي ، وهي تظهر في قصيدة « ثيسيوس » القصصية التي نظمها بوكاشيو بالعامية في نابولي ليصور فيها غرام ارسيتا وبالامون باميليا ، وغيما تسلا ذلك من سنوات انشأ بوكاشيو في فلورنسا ثلاثة اعمال متأثرة بغرامه بماريا ، هي « أميتو » ، وهي رواية في فلورنسا ثلاثة اعمال متأثرة بغرامه بماريا ، هي « أميتو » ، وهي رواية وهي ميدة رمزية تمجد الحب وتمجد ماريا ، ورواية « مرثية المادونا فياميتا » ، وهي رواية تقلب الأوضاع وتصور عداب ماريا في الحب مدلا من عذاب ماريا في الحب

وبعد ان عاد بوكاشيو الى ابيه فى غلورنسا تضى نحو عشر سنوات لا نعرف عنها شيئا كثيرا سوى ان ابنته الصغرى غيولانت ماتت محزن لموتها حزنا شديدا . ولكننا نعرف انه استغرق فى دراساته . وفى هدفه الفترة كتب بعض هذه الأعمال التى مر ذكرها . وكتب ايضا رواية « نتفالى هييزولانو » .

وفى نهاية ١٣٤٦ نسمع انه كان فى مدينة راغينا ، وفى نهاية ١٣٤٧ أو بداية ١٣٤٨ نسمع انه كان فى غورلى يعمل عند سسيدة المدينة . وهدنه هى السنة ( ١٣٤٨ ) التى حصد غيها الطاعون الانف الأرواح فى غلورنسا وكان يسمى « الموت الأسود » ، وقد ذكر لنا بوكاشيو فى كتابه الخالد « ديكاميرون » الدى بدأه عام ١٣٤٨ ، عام انتشار الوباء ، انه رأى « الموت الأسود » رؤية العين ، وقد ماتت غياميتا بالطاعون فى نابولى ، وفى ١٣٤٩ مات أبده غير شقيق .

في هذا الجـو القاتم ولدت « القصص العشر » أو « ديكاميرون » التي استغرقت كتابتها خمس سنوات ، بين ١٣٤٨ و ١٣٥٣ وهي باللغة العامية أو بالايطالية .

وكانت هــذه قمة عمر بوكاشيو وقمة نضوجه الغنى ، غاختفت من ادبه العاطفة الملتهبة وحل محلها التصوير الموضوعي للناس ولسلوكهم في

عصره فى هيئة مجموعة من الحكايات تمثلت فيها مأساة الانسان ومهزلة الانسان وتجلت فيها سخريات الحياة ، فكتب بوكاشيو باللغة العامية أعظم رواية فى الأدب الايطالى وهى حكايات « ديكاميرون » ، فوضع بها اساس النثر الفنى فى اللغة الايطالية ووضع فى الأدب العالمى غرة الأدب القصصى فى الرواية والقصاحة القصيرة على حد سواء .

وذاع صيت بوكاشيو فتتلد عدة وظائف تشريفية بعد انجلاء الموت الأسود . ففى ١٣٥٠ أوفد سفيرا الى سادة اقليم روماجنا . وفى نفس العام اوفده رؤساء جماعة سان ميكيل الى رافينا ليسلم عشرة فلورينات ذهبية الى الأخت بياتريس بنت الشاعر العظيم دانتى اليجييرى الراهبة فى دير سانتا ستيفانو ديل أوليفافى رافينا . وفى ١٣٥١ أوفد لمفاوضة ملكة نابولى ، وفى مناسبة أخرى لفاوضة لويس دوق بافاريا . وفى ١٣٥٤ أوفد الى البابا انوتشنتو السادس المنفى فى افنيون .

كان بوكاشيو مفتونا بأشعار بترارك وكتاباته وافكاره . فما أن عرف انه سيمر بفلورنسا في طريقه الى روما في خريف ١٣٥٠ حتى سعى للقائه ، وهنا بدأت صداقة بين الرجلين امتدت نحو ربع قرن حتى وفاتهما ، بترارك في ١٣٧٤ وبوكاشيو في ١٣٧٥ .

وفى ١٣٥٧ حمل بوكاشيو الى بترارك فى بادوا الخطاب الذى دعت فيه سلطات فلورنسا بترارك لشعفل منصب الأستاذية فى جامعتها المنشأة حديثا وقررت رد أملاك أبيه المصادرة اليه وفى ٣١٨٥ قضى بوكاشيو الصيف ضيفا على بترارك فى فنيسيا ، وكان بوكاشيو قد أزمع أن يهجر الشعر بناء على نصيحة راهب كان يحتضر ولقن بوكاشيو أن الاهتمام بالادب فسق وتجديف ، وأن كل ما يصرف الانسان عن دراسة الالهيات والتأمل فيها يصرفه عن وجه الله ولكن بترارك بثقافته الانسانية الواسعة استطاع أقناع بوكاشيو بفساد هسذا المنطق السذى يقيم كل هسذا التناقض بين الدين والدنيا ويريد أن يسحق الحياة بفلسفة الموت .

وهكذا قضى بوكاشيو الشطر الأخير من عمره بين اليونان والرومان . وفي ١٣٦٠ - ١٣٦١ اشتغل مع استاذ يوناني بجامعة غلورنسا بترجمة هوميروس من اليونانية الى اللاتينية ، كذلك الف اربعة مجلدات اكثرها في الدراسات القديمة باللغة اللاتينية هي : « انساب الهة الأمم » ، وهو موسوعة في الأساطير القديمة تنتهي بدناع بوكاشيو عن الشعر والشعراء ، و « سقوط اعلام الرجال » الدي ترجمه ليدجيت الى الانجليزية تحت عنوان « سقوط الأمراء » ، و « مشاهير النساء في العالم القديم وما تلاه » ،

واخيرا قاموس في الجغرانيا بعنوان « في الجبسال والغسابات والنسوانير والبحيرات » •

وكان آخسر مؤلف من مؤلفات بوكاشيو كتابه «سيرة دانتى » ، وهى من أهم التراجم التى كتبت عن هنذا الشاعر العظيم لأن بوكاشيو تقصى فيها حياة الشاعر من شهادات معاصريه ، وفى ١٣٧٣ دعى بوكاشيو ليحاضر عن « الكوميديا الالهية » فى جامعة فلورنسا ولكنه لم يكمل محاضراته بسبب اعتلال صحته .

ولم تكن حياة بوكاشيو رخية في أواخر أيام حيانه أي بعد ١٣٦١ . ولذا كثرت تنقلاته بين غلورنسا ونابولي وروما وغنيسيا وكرتالدو في تسكانيا حيث مات في ديسمبر ١٣٧٥ ، وكان يقسوم بمهمات تسدر عليه مالا كاغيا للعيش ولكن ليس غيها متسع المترف أو للادخار ، كذلك حاصرته بعد أن غرغ من كتابة « ديكاميرون » ( ١٣٤٨ – ١٣٥٣ ) ذكريات خيانة معشوقته ماريا ( غياميتا ) له أيام شبابه غطفحت المرارة في كتابه « آل كورباتشيو » ماريا ( فياميتا ) له أيام شبابه غطفحت المرارة مع الأيام حتى صبغت كل تفكيره عن المرأة في أواخر أيامه ، وليس بمستبعد أن تكون تجاربه المتأخرة مع النساء هي التي نكات جراح تجربته الأولى .

...

والسؤال الآن هو: لماذا يعد بوكاشيو قطبا من أقطاب عصر النهضة الأوروبية أ

أولا ، لأن شأنه شأن صنويه دانتى وبترارك ، كان اسبق من اجترا في الطاليا في القرن الرابع عشر على استخدام اللغة العامية في التعبير الأدبى ، وبهذا شارك في وضع اساس اللغة الايطالية كلغة تومية يتفرد بها الايطاليون عن سائر الأوربيين ، بدلا عن اللغة اللاتينية الوسطى التى كانت لغة الدين والدولة والرسائل التى كان يتبادلها المثقفون .

غير أن اجتراء بوكاشيو كان أكبر من اجتراء صنويه ، لأن دانتي وبترارك وقفا عند حد نظم الشعر بالعامية ، والشعر مادته الوجدان والعواطف التي تصهر حرارتها الكلمات لأنها صادرة من القلب وغايتها القلب ، وحيث ترتفع الحرارة تبدأ حمى الهذيان الجميل الذي يسوغ فيه الخيال كل شيء أو حمى الحماسة التي تؤجج قلوب السامعين ، والعامية هي لغة القلب لأنها لغة الأم التي نأخذها مع الرضاعة ، كما يقول دانتي ، وقبل أن تتفتح عقولنا فهي أيضا لغة الحواس والمحسوسات ، ولدا كانت

بلاغتها الطبيعية التسوى من البلاغة المكتسبة ، والمسدق الفطرى قد يكون أقرب الى الشعر من الصدق المكتسب .

كان اجتراء بوكاشيو اكبر من اجتراء صنويه لانه استخدم اللغة العامية في النثر الفنى فكتب بها الرواية والقصسة القصيرة واثبت انها اتدر على التعبير الأدبى من لاتينية العصور الوسطى التى لم تكن الاصيغة ضامرة شاحبة من اللاتينية الفصحى ، وكان ضمورها وشحوبها من اقتصارها على التعبير عن الفكرين الدينى والقانونى وعن احتياجات الدواوين ، وبسبب انصرافها عن التعبير الأدبى أكثر من ألف عام ، وهكذا كان بوكاشيو بحق ابا النثر الايطالى .

ولكن بوكاشيو كان كذلك قطبا من اقطاب حركة الرئيسانس بسبب دفاعه عن الأدب عامة وعن الشعر خاصة فى زمن كانت الكنيسة لا تزال فيه تحرم كل نشاط فكرى أو فنى أو علمى أو أدبى يخدم الدنيا ولا يخدم الدين وتعده منافيا للايمان المسيحى القويم ، من أجل هذا مات الفسكر والفن والعلم والادب فى أوروبا المسيحية أكثر من الف عام ، ولم ينج من هذه اللعنة الا فن العمارة بسبب حاجة الكنيسة الى بناء الكاتدرائيات وحاجة أمراء الاقطاع لبناء القسلاع والحصون ، كذلك لم ينج من هذه اللعنة الا الفكر الدينى ، لا كما نجده عند الفلاسفة ولكن كما نجده عند فقهاء الدين ومفسريه . لقد وضعت الكنيسة الخيار بين الانسان والله وبين الدنيا والآخرة وبين المادة والروح وبين العالم الطبيعى وما وراء الطبيعة وبين الوجود فى الزمان والوجود فى الأبدية ، واسست العقيدة المسيحية على قيام التناقض بين الطرفين ، واختارت الله والآخرة والروح وما وراء الطبيعة والوجود فى الأبدية .

أما بوكاثميو فقد شمارك بترارك فى الدعموة لاحياء آداب القدماء ، وآداب اليونان والرومان فى جاهليتهم الوثنية وايام امجادهم الدنيوية ، ولذا كان بوكاشيو مثل بترارك جزءا لا يتجزأ من الدعوة للفلسفة الانسانية او حركة الهيومانزم كما يسمونها .

بل اكثر من هــذا ، فقد كتب بوكاشيو دفاعا عن الشعر ليدحض ضمنيا تعاليم الكنيسة القائلة بإن الشعر عدو الدين ، وليقول إن القدماء رغم وثنيتهم كانوا مثلنا مؤمنين بالله ، وهو في نهاية كتابه « انساب الآلهــة » ، وفي مقدمة ذلك الكتاب ، حاول أن يثبت انه لا يغض من مسيحية الشاعر المسيحى أن يستلهم تراث اليونان والرومان ، (انظر مقدمة «انساب الآلهة » والفصلين الرابع عشر والخامس عشر من ذلك الكتاب ) .

وفى الفصل الثانى والعشرين من كتاب بوكاشيو « سيرة دانتى » يقول بوكاشيو :

« (٢) اذا نحن أردنا أننتخلي عن عواطفنا وننظر الى العقل فاعتقادي أننا سوف نتبين بسهولة كافية أن الشعراء القدماء كانوا في الحدود المستطاعة للبشر يقتغون آثار الروح القدس ، الذي يقول الكتاب المقدس انه يكشف للأجيال القادمة عن مكنونات اسراره الشمامخة من خلال أفواه كتاب عديدين جعلهم يقولون من وراء نقاب ما أراد الروح القدس اظهاره في الوقت المناسب صراحة بالأعمال وبدون نقاب ، وبناء عليه فلو اننا تأملنا كتاباتهم بامعان ، لراينا هــؤلاء الكتاب يصفون ما قد كان أوما حدث في زمنهم أو ما كانوا يتمنون حدوثه مستقبلا مسربلا في رداء القصص ، قاصدين الا يختلف المقلد في وصفه عما يقلده . ومن هنا ، فدون أن نفترض أن كل أنواع الكتابة وأحدة في الهدف . . وانما تأسيسا على منهج الكتابة ، وهو اهم ما يعنيني الآن ، مان ما يقال في مسدح الكتاب المقدس يمكن أيضا أن يقال في مسدح الكتابات الدنيوية وفقا لما ذكر القديس جريجوار دى تور ( ٥٣٨ - ٥٩١ ) ٠٠ فهو يقول عن الكتاب المقدس ما يمكن أن يقال أيضا عن الشعر ، وهو انه كلما سرد شيئًا فهو يطرح في نفس الألفاظ النص والأسرار المتضمنة في النص ... وبذلك نهو يشغل الحكماء ويرضى البسطاء في آن واحد . ففي معناه الظاهر ما يقنع الأطفال ، وفي معناه الخفى هو يخبىء ما يملأ احكم السامعين بالرهبة والاعجاب . . مهو اذن يبدو \_ لو جاز لى هذا المجاز \_ كالنهر الضحل العميق معا . . يعبره الحمل الصغير على اقدامه ويسبح فيه الفيل الجسيم ىدرية تاهة » .

« (٣) والكتاب المقدس الذي نسميه اللاهوت أو الالهيات يق—وم بتعريفنا في ثوب قصصى — آنا باجتلاء رؤيا ، وآنا بسماع نواح ، وآونة بطرق عديدة مختلفة — سر تجسد الكلمة الالهيـة وسيرة حياته ووقائع موته وبعثه المنصور وصعوده المعجز وكل ما اتى من أعمال . فلو اتعظنا بهذه الاشياء بلغنا ذلك المجد الذي هيأه لنا بموته وقيامته بعد أن أوصد بابه في وجوهنا زمنا طويلا بخطيئة الانسان الأول ، وبالمثل فان الشعراء بأعمالهم التي نسميها الشعر يبينون لنا — من خلل قصص الالهة المختلفة ومن خلل تشكلات الناس في هيئات مختلفة وبالاقناع الجميل — علل الاشياء ونتائج الفضائل والرذائل وما ينبغي علينا اجتنابه وما ينبغي علينا أتباعه ، حتى نبلغ بالفضيلة تلك الغاية التي تصورها قمة الرضوان أولئك القوم الذين لم يعرفوا الاله الحق تمام المعرفة . . » .

« (٤) وبالمثل فشمعراؤنا عندما زعموا أن الاله ساتيرن ( المشمتري ) كان له أطفال عديدون التهمهم جميعا فيما خلا أربعة ، فانما أرادوا أن نفهم من هذه القصة شيئا ولا شيء سواه : وهو أن الاله ساتيرن هو الزبن الذي فيه يولد كل شيء ٥٠ وانه كما أن كل شيء يولد في الزمن مالزمن أيضا يدمر كل شيء ويحيله الى عدم ، واطفاله الأربعة الذين لم يلتهمهم كان الأول هو جوبيتر ، وهو عنصر النار . . والثاني هو جونو امراة جوبيتر واخته ، وهي عنصر الهواء الذي به تشتعل النار في الدنيا . . والثالث هو نبتون رب البحر ، وهو عنصر المساء ٠٠ أما الرابع فهو بلوتو رب العالم السسفلي ، وهو عنصر التراب ٠٠ وهو ادنى عنصر من هــذه العناصر . كذلك زعم شمعراؤنا أن هرقل استحال من بشر الى اله ٠٠ وأن ليكاون استحال الى ذئب ، وقد أرادوا بذلك أن يدللوا على أن التمسك بالفضيلة \_ على غرار ما معل هرقل ـ يجعل من الانسان الها بالمساركة في ملكوت السموات . . وأن طريق الرذيلة الذي سلَّكه ليكاون يجعل من الانسان شبيه الذئب رغم هيئته الآدمية ٠٠ ولا شك أنى لو لم أضف شيئا الى هذه الأمثلة لكانت هذه الأمثلة كافية لاثبات أن اللاهوت والشعر يتفقان في طريقة عملهما . . أما من حيث الموضوع فاني اقول انهما ليسا مجرد شيئين مختلفين كل الاختلاف وانما هما من بعض الوجوه متناقضان ، فموضوع اللاهوت المقدس هو الفضيلة الالهية ، أما الشمعراء القدماء فيتناولون قصص آلهة الأميين وقصص البشر . وهما متناقضان من حيث أن اللاهوت لا يقدم من البداية شبيئا الا اذا كان صادقا ، أما الشبعر فيقدم بعض الأشبياء العارية عن الصدق والخاطئة والمضادة للدين المسيحى على انها اشسياء صادقة . ولكن لأن بعض الحمقى يهاجمون الشعراء بقولهم انهم الفوا أساطير مقززة وشريرة ولا تستقيم مع الحق ، وانهم كان ينبغي عليهم ان يظهروا تدرتهم وأن يلقوا بتعاليمهم للناس من طريق آخر غير ابتكار الأساطير . . فانى اود أن أمضى الى مزيد من مناقشة هذا الموضوع ولكن داخل حسدود » .

« (٥) غليتامل اذن امثال هؤلاء المهاجمين رؤى دانيال واشعياء وحزقيال وغيرهم فى التوراة . تلك التى خطها القلم الالهى ونزل بها الوحى من عند من لا بداية له ولا نهاية ، وليتأملوا ايضا رؤى الرسل فى الانجيل . وهى المليئة بعجائب الحق التى يدهش لها العتل ، فان وجدوا ان تصص الشعزاء أبعد عن الحق وعن مشابهة الواقع من قصص الأنبياء كما تبدو فى الظاهر فى مواطن عديدة ، كان من حقهم التول بان الشعراء وحدهم قد سطروا الاساطير بسبب عجزهم عن تهذيب الناس بالمتعة أو الفائدة . ودون أن أتعرض لما يسوقونه من اتهامات للشعراء من حيث لجوء الشعراء

لتقديم تعاليمهم بالأساطير او تحت تناع اسطورى . أرانى استطيع ان امضى في حديثى دون تردد ، لأنى أعلم انهم حين ينتقدون الشموراء في حماقة على هذا المنهج ، فهم في طيشهم يتورطون في نقد الوحى نفسه ، وما الوحى للانسان الا الطريق والحق والحياة ، ومع ذلك فسوف أسعى لارضائهم » .

(١) من الواضح ان كل ما نكتسبه في عناء يبدو احلى مذاقا مسا نكتسبه بغير جهد ، فالحقيقة الواضحة تمتفنا ، ولكن سرعان ما ينساها المقل لأنه يفهمها دونما مشقة كبيرة ، غير أن الشعراء يخفون الحقيقة تحت غطاء يبدو في الظاهر على النقيض منها حتى يجعلوها أكثر امتاعا للنفس بحكم أنها مكتسبة بمشقة ولذا فهى أقوى رسوخا في النفس ، ولهذا السبب نجدهم يبدعون الأساطير من دون وسائل التعبير الأخرى ، لأن جمال الاساطير يجتذب أولئك الذين يعجز العرض الفلسفي أو الاقتاع المنطقي عن اجتذابهم ، فماذا يكون أذن حكمنا على الشعراء ؟ أنقول أنهم مجانين كما يتصورهم أعداؤهم الحمقي زاعمين أنهم لا يعرفون شيئا ؟ بالقطع لا . فالشعراء يستخدمون في انتاجهم أعمق الأفكار ، وهي أشبه شيء باللباب الخبيء داخل الفاكهة ، وهم يستخدمون اللغة الرائعة المثيرة للاعجاب ، .

« (٧) أقول أن اللاهوت والشعر يمكن أن نسميهما شيئا واحدا على وجه التقريب أذا كان موضوعهما واحدا . بل أنى لأقول أن اللاهوت ليس الا الشعر الالهى ، وهل يخرج الكتاب المقدس عن الابتكار الشعرى حين يصف المسيح في موضع ما بأنه أسد ، وفي موضع آخر بأنه حمل ، وفي موضع غيره يصف أبن الانسان بأنه دودة (سفر أيوب ٢/٢٥) ، والمسيح هنا تنين وهو هناك صخرة ، وأشياء أخرى كثيرة أغفلها من باب الايجاز ؟ . وهل كلمات مخلصنا في الانجيل غير ابتكار شعرى أذا كانت عظاته تقول شيئا في الظاهر وتضمر مغزى غير ما بدا ؟ . غلنقل إنها بالتعبير المشهور مجاز ، ومن هذا يتجلى بوضوح ليس فقط أن الشعر هو اللاهوت ولكن مجاز ، ومن هذا يتجلى بوضوح ليس فقط أن الشعر هو اللاهوت ولكن أيضا أن اللاهوت هو الشعر ، وأنا لست أنزعج أذا كانت أتوالى في هذا الأمر الخطير غير أهل لثقة الناس ، لأني أثق في قول أرسطو ، وهسو الحجة الساطعة في كل أمر خطير ، أنه وجد أن الشعراء كانوا أسبق من كتبوا عن الالهيسات » .

( كما ورد في كتاب « الميتانميزيقا » ٣/١/١٠٠٠/٤) .

كان رأى الكنيسة وأكثر فقهاء الدين المسيحى لأكثر من الف عام طوال العصور الوسطى ادانة الشعر خاصة والأدب بعامة بوصف أنهما قائمان على سفاسف الأشياء الدنيوية التى تشغل الانسان عن ذكر الله ويدعوان للفسق بتمجيد خطايا البشر كالحب والحرب وطلب النعيم فى الحياة الدنيا . كذلك أدانوا منهج الشعر والادب فى التعبير بوصفه كذبا فى كذب فهو يعسد الى المجاز الذى يقول شيئا ويعنى شيئا آخر ويفتن الباب الناس بالأهاجى والألغاز وترهات الخيال بدلا من أن يخاطبهم بلغة العقل ، فهو الطريق الى الغواية والضلال .

وقد تجلى موقف الكنيسة وفقهاء الدين المسيحى من الأدب شسعرا ونثرا فى نظام التعليم طوال العصور الوسطى الذى استبعدت فيه دراسة الأدب اليونانى واللاتينى من برامج الدراسة بحجة حماية الناس من الوثنية والكفر والفجور . . وهكذا مات أيضا الانشاء الأدبى شعرا ونثرا أكثر من الف عام فى اللغة الرسمية لغة الدين والدولة ، وهى اللغة اللاتينية . . ولم يبعث الا فى أواخر العصور الوسطى باللغات الشعبية فى الملاحم والمواويل .

كان دغاع بوكاشيو عن الشعر اذن بداية عصر جديد ، هذا الذى نسميه عصر الرئيسانس أو عصر النهضة الأوروبية ، وقد بنى بوكاشيو دفاعه عن الشعر على حجة خطيرة هى أنه ليس هناك فرق جوهرى من حيث الشكل والمنهج بين وحى الشعراء ووحى الأنبياء : كلاهما يتخذ من الخيال سبيلا الى بلوغ الحقيقة بالرؤى والتعبير عنها بالرمز والمجاز ودروبهما التى نسميها التشبيه والاستعارة والكناية وكل ما جعل للكلام ظاهرا وباطنا وسربل الحكمة بالاحاجى .

وانما يدان الشعر عند بوكاشيو اذا شط موضوعه او جوهره فدعا الى الرذيلة وزين الضلال . حتى القدماء من الشعراء يكفيهم مجددا اجتهادهم لارتياد مكنون الالهيات والتعبير عنها فى زمن لم يكتمل فيه تصور الانسان لله الواحد السرمدى .

0 0 0

## مـکبافیلی MACHIAVELLI ۱۵۲۷ - ۱٤٦٩

# 0

## االأمير»

#### القومية والاستعار

□ كنا فى جيلى ، كلما رأينا قصورا فى الحياة المصرية ، ننظر وراءنا فى غضب ونبحث عن الحلول فى التاريخ الأوروبي منذ عصر الثورة الفرنسية ، أى منذ عام ١٧٨٩ ، بقصد الاستفادة من تجارب الأمم الأخرى .

ولكن يبدو أن حركة المجتمع العربى تدفعنا الآن الى التراجع قرونا الى الوراء حتى تجعلنا نقترب من العصور الوسطى ، تدفعنا الى نحو عام ١٥٠٠ أو ربما قبل ذلك فى بعض الأمور .

وهكذا غدا لزاما علينا أن نرى كيف خرجت أوروبا الحديثة من العصور الوسطى بينما كتب على عالمنا العربى أن يطول مخاضه وأن يتعسر فيه ميلاد الحياة الجديدة ، وكلما تجدد في أوصاله أكسير الصحة والنماء حاصرته جراثيم المرض والهزال ،

اما كيف خرجت أوروبا الحديثة من العصور الوسطى ، فهى قصسة عصر النهضة الأوروبية التى يسمونها حركة الرنيسانس أو «الميلاد الجديد» . والميلاد الجديد غير « البعث » لأن البعث لا يكون الا للموتى ولا نظنه يتم الا فى الآخرة ، أما الميلاد الجديد فهو ملازم لدورة الأجيال .

تقول: ولمساذا نبدأ بمكيافيللى ؟ وهو رجل سيىء السمعة ؟ والإجابة على هذا بسيطة: وهى أن بداية البدايات فى نشوء الحضارة الحديثة هى ظهور الهيومانزم أو المذهب الانسانى ، وبداية تجلى المذهب الانسانى هى ظهور الدولة القومية وحلولها محل الدولة الدينية أو ما يسمى «بالثيوقراطية» كأساس للتنظيم الاجتماعى ، وقد كان مكيافيللى من أهم فلاسفة السياسة الذين وضعوا أساس الدولة القومية الحديثة أو لعله اهمهم جميعا لانه كان أول من أرسى الاساس .

ولد نيكولو مكيافيللى ( ١٤٦٩ – ١٥٢٧ ) فى فلورنسا لأب محام فى تلك المدينة رقيق الحال ولكنه كان ينحدر من اسرة نبيلة ، وكذلك كانت امه من اسرة كريمة افتقرت ، ولا تزال داره قائمة الى الآن فيما يسمى الآن ١٦ شارع جيتشيارديني على مقربة من البونتي فيكيو أى الكوبرى القديم بمدينـــة فلورنسا ، وكان أسلافه من نبلاء نوسكانيا الذين بلغــوا اعلى المناصب في جمهورية فلورنسا ، ولا يعرف شيء كثير عن تعليمه الا أن كتاباته تدل على أنه درس التراث اللاتيني دراسة متانية ولا سيما في التاريخ ، كمـا أنه كان مفتونا بدانتي وبترارك وبوكاشيو ،

وقد قضى مكيافيللى الشطر الأول من حياتة يعمل كدبلوماسى توفده جمهوريته فى سفارات متعددة الى بلاط الملوك والأمراء . اما النصف الثانى من حياته فقد قضاه محدد الاقامة فى داره الريفية . وكان فى الثالثة والعشرين حين مات امير فلورنسا العظيم لورنزو دى مديتشى (الأول) ، راعى الفنون والآداب المتوفى عام ١٤٩٢ . وفى زمنه عاصر مأساة المصلح الدينى الثورى الخطير سافونارولا الذى اعدم حرقا فى فلورنسا عام ١٤٩٨ بتهمة الزندقة لانه هاجم البابا اسكندر السادس (اسكندر بورجيا) ، وكان يبشر باقامة دستور لفلورنسا ثيوقراطى ديمقراطى ، كذلك عاصر مكيافيللى غزو شارل الثامن ملك فرنسا لايطاليا وبداية انهيار ايطاليا نتيجة لذلك الغسزو .

كان مكيافيللى عام اعدام سافونارولا فى التاسعة والعشرين من عمره وعين سكرتيرا لجمهورية فلورنسا ، وهو شبيه بمنصب امين فى ديوان الأمير أو فى القصر الجمهورى ، وكانت هذه الفترة هى قمة حياته العامة ، وكان يوفد فى سفارات لا حصر لها الى بلاط الملوك والأمراء خارج ايطاليا وداخلها فى مقاطعات ايطاليا المستقلة ، فتعرف بذلك على اقوى رجالات عصره المشتغلين بالحكم والسياسة ، ولاسيما السياسة الدولية ، ودرسهم عن كثب مما مكنه أن يبلور أفكاره ومشاهداته فيما يمكن أن يسمى فن الحكم وعلم السياسة ، وهو محور أكثر كتاباته . وقد دامت فترة بعثاته الدبلوماسية من ١٥١٨ الى ١٥١٢ وقد تبلورت تجربة هذه. الفترة فى كتاب « الأمير »

وفى زمن مكيافيللى تعاظمت توة فرنسا من جهة وقوة البابوية من جهة اخرى ايام البابا اسكندر السادس (بورجيا) ، واستنزفت امارة فلورنسا حربها مع امارة بيزا ، فاضمحلت فلورنسا واخذت تعتمد فى حمايتها على الجيوش الفرنسية ، وكان مكيافيللى يرصد كل هذه الدسائس الدوليسة

فى سبيل السيطرة غدعا الى انشاء جيش وطنى من ابناء غلورنسا للدغاع عن دولتهم . وكان ملتهب الوطنية ، ولكن سلوك الملوك والأمراء فى السياسة الدولية علمه الواقعية الفظيعة التى نلمسها فى كتاباته . فقد راى الدول فى عصره لا تتحرك الا بدافع المصلحة ولا تحترم اتفاقاتها الاحين تعسود عليها بالنفع ، وكما وجد الدول كذلك وجد الافراد .

وقد انتهى طرد الجيش الفرنسى من ايطاليا فى ١٥١٢ الى بقاء جمهورية فلورنسا بغير حماية لوقوعها تحت رحمة الأسبان . فسقطت الجمهورية فى فلورنسا وعاد الى حكمها الأمراء المستبدون من آل مديتشى . وهكذا عزل مكيافيللى من كافة المناصب التى كان يشغلها فى ظل الجمهورية ونفى من مدينة فلورنسا وهو فى سن الثالثة والأربعين ، ولكنه عاش فى ريفها محسدد الاقامة فى عزبته مع زوجته واولاده الخمسة سنوات لا عمل له الا القسراءة والكتابة واجترار الذكريات فى هدوء العلماء .

وهذه هى الفترة التى كتب فيها كتاب « الأمير » وكتاب « أحاديث لتيتوس ليفيوس » ، وهى أهم أعماله فى علم السياسة ، وواضح منها أنها كتبت لترشد لورنزو دى مديتشى الثانى ليكون أميرا قويا ناجحا ، لقد خدم مكيافيللى الجمهورية فلما سقطت فقد منصبه ونفى من بلده ، وهو الآن يحاول أن يسترد مكانته فى بلاط الأمير المستبد من عائلة مديتشى ، ولم تثمر جهوده الا فى ١٥٢٦ حين عاد الى الخدمة العامة فى ظل آل مديتشى . ولكن سرعان ما انهارت الامارة المطلقة فى فلورنسا وعادت اليها الجمهورية فطرد آل مديتشى من الحكم وفقد مكيافيللى عمله من جديد ، ثم مات فى العام التالى (١٥٢٧) ، ولم تعمر بعده الجمهورية طويلا .

وقد ترك مكيافيللى أيضا كوميديا اسمها « ماندراجولا » واخبرى اسمها « كليزيا » ورواية اسسمها « بيلفاجور » واخرى اسمها « سسيرة كاستروتشيو كاستراكانى » وكتابا فى « تاريخ فلورنسا » وآخسر عن « اصلاح حكومة فلورنسا » و « رسائل شخصية منشسورة » ٠٠ ولسكن اشهر أعماله جميعا هو كتاب « الأمير » ، الذى يعتبر بداية الطسريق فى الفكر السياسى الحديث بسبب واقعيته الضارية فى الوصف والتحليسل ، وقد اتخذ فى هذا الكتاب سيزار بورجيا (١٤٧٥ ــ ١٥٠٧) مثلا أعلى للأمير ،

فى اهداء كتاب « الأمير » الى عاهل فلورنسا لورنزو دى مديتشى الثانى ، يقول مكيافيللى انه فى علم الخرائط الطبيعية يضع الجغرافى نفسه فى السهول الواطئة ليرصد معالم الجبال والمرتفعات ويضع نفسه على الجبال والمرتفعات ليرصد تضاريس السهول الواطئة ، وبالمثل فعالم السياسسة

يجب ان يضع نفسه مع الطبقات الشعبية ليفهم طبيعة الحكام ومع الطبقة الحاكمة ليفهم طبيعة الشعب . ومعنى هذا ان الحكام عاجزون عن الحكم على انفسهم وان الشعب ايضا عاجز عن الحكم على نفسه . والقصد من هذا ان علم السياسة او علم الدولة لا يكون موضوعيا الا اذا اسس على راى الشعوب في حكامها وعلى راى الحكام في شعوبهم .

وفى الفصل الثالث من كتاب « الأمير » يحدثنا مكيافيللى عن مشكلة الانتلابات والثورات التى يسميها مكيافيللى « الإمارات الجديدة » . وعنده ان أول عقبة تواجهها أية امارة جديدة عقبة طبيعية : « فالناس يتحمسون لتغيير أميرهم ( أى حاكمهم أو ملكهم أو رئيس دولتهم أو ولى الأمر فيهم . . لتغيير أميرهم ( أى حاكمهم أو ملكهم أو رئيس دولتهم أو ولى الأمر فيهم . ل ل ع .) عندما يأملون في تحسين أحوالهم ، وحين يتسلط عليهم هذا الاعتقاد يجعلهم يحملون السلاح ضده ، وهم بهذا يخدعون أنفسهم ، لانهم فيما بعد يكتشفون بالتجربة أن أحوالهم قد ساءت ، وهذا الوضع ناجم عن حتميسة أخرى طبيعية ونمطية ألا وهي أن الانسان لابد وأن ينزل الأذى دائما بأولئك الذين يصبح أميرهم الجديد ، ببطش الجنود وبالأضرار الأخرى التي لا حصر لها والتي تعقب الفتح الجديد ، وبهذا تكتسب كأعداء لك كل من أنزلت بهم الضرر باستيلائك على تلك الأمارة . كما أنك لا تستطيع الاعتماد على من وضعوك في دست الأمارة كأصدقاء لك ، لأنك لن تستطيع أرضاءهم بالدواء من وضعوك في دست الأمارة كأصدقاء لك ، لأنك لن تستطيع أرضاء الدواء باعتبارك مدينا لهم . فالمرء ، مهما بلغت قوة جيشه ، بحاجة دائما الى أرضاء الأهالي حين يفتح منطقة من المناطق » .

ومن هذا الكلام ومن سياته التاريخي نفهم أن مكيافيللي كان لا يفرق بين الانقلابات والثورات الداخلية التي تطيح بأمير او بأسرة أو جمساعة حاكمة لتضع مكانها أميرا جديدا وأسرة أو جماعة حاكمة جديدة ، وبين الغزو الخارجي الذي ينقل السيادة على البلاد الى يد جديدة ، وهذا ما سسماه مكيافبللي في الفصل الثالث « الامارات المختلطة » .

متد كانت ايطاليا في عصره قبل الوحدة الايطالية مؤسسة سياسيا على نظام المدينة الدولة أو « الدولة المدينة » . كان لكل من ملورنسا والبندقية وميرارا وبيزا وروما ، . الخ كيان سياسي مستقل شبيه بما كان معروما عند اليونان وعند الرومان قبل نشأة حركات التوحيد والامبراطوريات ، أي قبل ميليب المقدوني ويوليوس قيصر ، وكانت ملورنسا بالذات من اقدوي هذه المدن ، وكانت تحكمها أسرة مديتشي الشهيرة برعايتها للفنون والآداب ، كما كانت روما من أقوى هذه المدن ، وكانت تحكمها أسرة بورجيا الشهيرة برسائسها وجرائمها وسيطرتها على الكنيسة لتثبيت طغيانها .

وكانت هذه المدن الايطالية كثيرا ما تتحارب غيما بينها وتعقد المسلح والمعاهدات وكانها دول مستقلة ، وكانت من حين الى حين تقوم الثورات داخل المدينة الواحدة لتنقل الحكم من يد اسرة قوية الى يد اسرة قوية اخرى، كما يحدث فى عصرنا الحالى فى الصراع بين الاحزاب والتنظيمات السياسية. وفى عصر مكيافيللى اغارت فلورنسا على بعض جيرانها مثل مدينة بيزا ، كما تعرضت مدينة ميلانو لغزو الجيوش الفرنسية ، فحكمتها فترة وجيزة آيام لويس الثانى عشر ، اما فلورنسا فكانت تحمى استقلالها بالتحالف مع فرنسا وبالاعتماد على الجيوش الفرنسية ، فلما هزم الأسبان الفرنسيين أيام الامبراطور شرلكان أصبحت فلورنسا تحت رحمة الاسبان .

وكانت ايطاليا في زمن مكيافيللي ، كبقية اوروبا ، تخرج من العصور الوسطى وتدخل عصر النهضة ، وتخرج من النظام الاقطاعي ، الشبيه بعصر الماليك ، حيث كل امارة او دوقية او مملكة صغيرة تتمتع بشخصيتها المستقلة وباستقلالها تحت السلطان البابوي والكنيسة الكاثوليكية الجامعة، وتدخل عصر تكون القوميات الحديثة التي تميزت بحركات التوحيد القومي في ظل ملكيات مطلقة تخضع ارادة الأمراء والدوقات والكونتات واللوردات وتجمعها لبناء الدولة العلمانية الحديثة المؤسسة على العلوم والفنون والآداب والنظم والشرائع والقوانين والقيم والمقاييس والأحكام الدنيوية الوضعية المستمدة من منطق الأرض واللازمة لصلاح الدنيا وليس لمجسرد التمهيد للآخرة ، وليس معنى هذا أن الصراع بين الدولة والكنيسة أفضى الى تخلى الدولة عن الدين ، وإنما أفضى الى صيغة جديدة للعلاقة بينهما وهي فصل الدين عن الدولة .

ولعل اقرب شيء نعرفه لذلك في بلادنا هو بناء الدولة الحديثة الموحدة على يد محمد على ، والقضاء على سنجقيات الماليك ، وتأسيس قيم الدولة ونظمها وقوانينها على الأساس الدنيوى الوضعى ، بما تضمنه ذلك من صراع بين محمد على ورجال الدين الرافضين لبدأ الدولة القومية الحديثة .

وتاريخ نشاة القوميات الحديثة مقترن بأربع ظواهر سياسية هامة

- ١ ــ الصراع على السيادة بين الدين والدولة .
  - ٢ ـ حروب التحرير ،
  - ٣ ـ التوسع الاستعماري .

الصراع الاجتماعى من أجل الديمقر أطية السياسية والاقتصادية وحقوق الانسان .

وفى الفصل الثالث من كتاب « الأمير » يحدثنا مكيافيللى عن التوسسط الاستعمارى وعن حروب التحرير فيضرب لنا مثلا : استيلاء لويس الثللات عشر ملك فرنسا على مدينة ميلانو وضمها إلى املاكه بجهد ضئيل او بمجرد استعراض العضلات ، لأن اهالى ميلانو الساخطين على أميرهم فتحوا لهذا الأمير الجديد أبواب مدينتهم ، ولكن حين تبين لهم أن أحوالهم لم تتحسن تحت حكم لويس الثانى عشر أفاقوا من وهمهم وتخلصوا من الحكم الفرنسي الأجنبي في يسر شديد ، فلما أعاد لويس الثانى عشر الاستيلاء على ميلانو استدعى طرده منها تضحيات جسيمة ، لأنه اتخذ للاحتلال حيطته وأباد كل جيوب المقاومة لفتحه الأول ودعم قواته في كل مكان ، فاحتاج الأمر الى حرب تحرير ضروس دمرت جيوشه نماما والى تأليب العالم عليه في كل مكان حتى حسلا عن ايطاليا جملة ،

وهذا مصداق للقانون الذى استخلصه مكيافيللى فى علم السياسة ، وهو أن الشعوب تثور لاستبدال حاكم بحاكم ، وطنيا كان أو أجنبيا ، اذا أنت من المظالم وتوهمت أن حالها سوف تتحسن فى ظل الأمير الجديد ، ولكنها لا تلبث أن تفيق من وهمها حين تكتشف أنها تسير من سيىء الى اسوا فتثور من جديد لطرد الحاكم الجديد .

وهنا يضع مكيافيللى بعض القوانين السياسية التى يراها لازمة لنجاح الفتوحات وحركات التوسع القومى بأسلوب افضل من التوسع الفسرنسى في ايطاليا • وهذه القوانين هي بعبارة مكيافيللي :

(۱) « أقول أذن أن تلك الدول عند فتحها لو وحدت مع دولة سبق أن أمتلكتها الدولة الفاتحة ، فهى أما أن تكون من نفس الاقليم وتتكلم نفس اللغة أو لا تكون ، فأن كانت من نفس الاقليم واللغة كان الاحتفاظ بها أمرا يسيرا جدا ، ولاسيما أذا كانت لم تنعود على الحياة الحرة . وهنا يكفى لتأمين الاحتفاظ بها تدمير نسل الأمير الذي كان يحكمها ، ذلك لأن أهلها، فيما يخرج عن البيت المالك ، يعيشون في هدوء طالما أبقى الأمير الجديد على أسلوب حياتهم القديم ، وطالما لم يكن هناك عدم تجانس في العادات . ومثال ذلك ما نراه من أحوال بورغونيا وبريتانيا وجاسكونيا ونورمانديا التي بقيت متحدة مع فرنسا منذ مدة طويلة جدا ، ورغم وجود عدم تجانس في اللغة الا أن العادات متشابهة بحيث تستطيع هذه الامارات أن تعيش في يسر بعضها مع البعض الآخر ، ومن يستولى على هذه الامارات عليه

أن يراعى الحيطة فى أمرين : الأول هو ابادة نسل الأمير السابق ، والآخر هو عدم أجراء تعديل فى القوانين أو فى الضرائب المفروضة على الأهالى ، وبهذا يندمجون خلال فترة وجيزة جدا فى جسم دولة الأمير الفاتح .

« أما اذا جرى فتح الدول في منطقة غير متجانسة مع الدولة الفاتحــة في اللغة أو في العادات أو في القوانين فهنا تنشأ الصعوبات ، وهنا يحتساج الأمير الى الكثير من حسن الحظ ومن الحكمة ليحتفظ بالدول المنسوحة . ومن أهم سبل العلاج الجوهرى لهذه المحالة أن ينتقل الأمير الفاتح الى الامارة المفتوحة ليقيم فيها ، وهذا كفيل بأن يجعل امتلاكه لها اكثر امنال وأكثر دواما ، وهذا ما فعله الترك في اليونان ، فقد كان يستحيل عليهم الاحتفاظ بها ، رغم كل ما مارسوه من وسائل أخرى ، لولا أنهم انتقسلوا اليها ليقيمنوا فيها . ذلك لأنه بالحضور المباشر يمكن اكتشاف القالقل بمجرد نشأتها ويمكن علاجها على وجه السرعة ، اما بغير الحضـــور المباشر فهي لا تكتشف الاحين تستفحل وتمتنع على العلاج ، وبالاضسافة الى هذا فالحضور المباشر يمنع موظفى الأمير من نهب البلاد الخاضعة له ، والرعية تغتبط بقدرتها على مخاطبة الأمير مباشرة ودون وسلطة .. وبهذا الحضور يزداد حبهم له ان كان في نيتهم حسن السلوك ويزداد خوفهم منه أن كانوا يضمرون شرا ، ثم أن القوى الأجنبية تتردد كثيرا قبل أن تغزو الدولة المنتوحة اذا كان الأمير مقيما فيها • وبوجه عام فان اقامة الأمير في الدولة المفتوحة تجعل ضياعها أمرا عسم ١٠

« كذلك من وسائل الاحتفاظ بالدولة المفتوحة ارسال مستوطنين في بقعة أو بقعتين منها لكى تكون بمثابة أغلال تقيد بها تلك الدولة . هذا أمر لازم فبغيره لا مناص من احتلالها بقوات كبيرة من الفرسان والمساة أما المستعمرات فهى لا تكلف كثيرا ، ويمكن للأمير ارسالها لتستوطن هناك دون أن يتكبد شيئا من جيبه الخاص أو قد لا يتكبد الا قليلا . وهو بهذا الاستعمار الاستيطاني لا يضر أناسا الا من يستولي على حقولهم وعلى دورهم ليعطيها لسكانها الجدد ، وهم أقلية ضئيلة في الدولة المقتوحة ، أما من ينزل بهم الضرر ، فلأنهم يبقون مشتتين وفقراء ، فهم عاجزون عن أيذاء الأمير ، ومن جهة أخرى فأن سائر الباقين الذين لا يمسهم الضرر في حياتهم فمن الأرجح أن يعيشوا في هدوء ، بل وفي رعب من ارتكاب أي خطأ خشية أن يصيبهم ما أصاب المنهوبين ، وخلاصة القلول هي أن هذه المستعمرات غير مكلفة وهي أشد ولاء وأقل أيذاء للأهالي من جنود الحامية . أما الغاضبون من الأهالي فلا يملكون ضرا لأنهم مشتتون وفقراء كما مسبق أن قلت .

« وفى هذا الصحد يجب أن نلاحظ أن الناس ينبغى أصا تذليلهم أو سحقهم ، فهم يثأرون لما ينزل بهم من أضرار تافهة ، أما الأضرار الجسيمة فهم عاجزون عن الانتقام لها . ولذا فالتنكيل بانسان يجب أن يحون من نوع لا يخشى معه من الانتقام . فاذا احتفظ الأمير بقوات مسلحة فى الدولة التى يحتلها بدلا من أقامة المستعمرات فيها ، ازدادت نفقاته زيادة عظيمة لانه سيستنزف كل موارد الدولة المنتوحة على حراسها وبهذا يتحول غنمه الى غرم ، كما أنه سيثير غضبا أشد لانه سيؤذى كل من فى الدولة المنتوحة بنقل جيشه وأركانه اليها . وسوف يتأذى من كل ذلك كل الناس ويتحول الكل الى أعداء له،اعداء قادرين على ايذائه ، لانهم رغم أخضاعهم باقون فى بلادهم . فمن جميع الوجوه نجد أذن أن قوات الاحتلال لا جحدوى منها في حين أن ألمستعمرات مجدية » .

وهكذا نجد أن مكيافيللى قد وضع فى ١٥١٣ فى كتاب « الأمير » فى مبادىء علم السياسة مبادىء « علم الاستعمار » أذا جاز هذا التعبير به فقد كانت أوروبا منذ فجر عصر النهضة تدخل تجربتها الكبرى فى استعمار العالم منذ نشأة القوميات الحديثة فيها ، تدخلها هذه المرة على اسلسس « علمى » بعد تجربتها الساذجة الفاشلة أيام الحروب الصليبية .

ولكن ربما كان من الظلم لمكيافيللى أن نكتفى بتوصيفه على هذا النحو، فهو حين كتب هذا الكلام لم يكن قد مر على اكتشاف كولمبس (١٤٥١ – ١٥٠١) لأمريكا الا نحو عشرين عاما (١٤٩١) ، وأمريجو فزبوتشى (١٥١٤ – ١٥١١) الذى الحلق اسمه على أمريكا في ١٥٠٧ ، وماجلان (١٤٨٠ – ١٥٢١) الذى اكتشف مضيق ماجلان في ١٥٠٠ وكان أول من قام برحلة حول العالم وقتل في الفلبين ، وبارثولوميو دياز (١٥٤٠ – ١٥٠١) وفاسكو دى جاما (١٩٦٩ – ١٥٢٤) اللذان اكتشفا رأس الرجاء الصالح في ١٤٨٧ وفي ١٤٩٧ على التعاقب .

وبالتالى فهو لم يضع هذه القوانين فى مبادىء الفتح او مبادىء الاغتصاب ليقنن للاستعمار الاوروبى فى افريقيا وآسيا واستراليا والأمريكتين، وانما وضعها ليقنن بها حركات الوحدة القومية التى كانت تجتاح مختسلف دول أوروبا ذاتها لتنشىء فى كل أمة دولة مركزية واحدة ، أو امارة واحدة بلغة مكيافيللى ، على انقاض امارات الاقطاع المتعددة التى كانت تتكون منها كل قومية . كذلك وضع مكيافيللى هذه القوانين لكى يفسر بها نجاح أو فشمل غزو الدول الاوربية بعضها للبعض الآخر ، ونجاحها أو فشملها فى استمرار هيمنتها .

قانون آخر يضعه مكيانيللى: الضعفاء دائما ينضمون الى الفساتح القوى و واذا أراد الفاتح القوى ان يديم سيطرته فعليه ان يحابى هؤلاء الضعفاء اللائذين به خوفا منه أو طلبا لحمايتهم من أعدائهم أو من سسادتهم القدامى ونفاقا ومداهنة من أجل المنافع ، ولكن حذار له من أن يسسمح لأحدهم بأن يشتد عوده حتى يصبح خطرا عليه سواء فى القوة العسكرية أو فى السلطة . فبقوته الخاصة وبمعونة من هم أقل منه قوة يستطيع هذا الأمير الفاتح أن يديم سيطرته على ما فتحسه . كذلك حسذار أن يتخسذ له شركاء أو حلفاء أقوياء ليثبت قدمه أو ليوسع ملكا . هؤلاء الشركاء أو الحلفاء الاقوياء كفيلون بأن ينتزعوا منه كل شيء .

كل هذه المحاذير افشلت خطط لويس الثانى عشر ملك فرنسا حين غزا ايطاليا . . فطمع اهل البندقية في الاستيلاء على مقاطعة لومبارديا جعلتهم يهيئون له دخول ايطاليا . وحين استولى لويس الثانى عشر بقسوته على لومبارديا ، استسلمت له جنوة وصادقه اهل فلورنسا ودوق فيرارا وماركيز مانتوا وسادة بيزا وسيينا وريمينى وغيرهم . . وهكذا لكى يكسب اهسل البندقية مدينتين في لومبارديا جعلوا هذا الملك الاجنبي سيدا على ثلث ايطاليا . ولكن لويس الثانى عشر ما لبث أن فقد كل هذا السلطان . . لماذا ؟ لأن سياسته كسرت قواعد السلطة . فما أن دخل ميلانو حتى ساعد البابا اسكندر السياسته كسرت قواعد السلطة . فما أن دخل ميلانو حتى ساعد البابا اسكندر السادس على الاستيلاء على روماجنا ، دون أن يدرك أنه بذلك قد أضعف نفسه بالتخلى عن أصدقائه واللائذين به وبتقوية الكنيسة باضافة السلطة الزمنية ( الدنيوية ) الى سلطتها الروحية الرهيبة ، ولأنه أراد أن يستولى على نابولى تحالف مع ملك قوى هو ملك أسبانيا ، الذى نازعه سلطانه في ايطاليا ، وهكذا فقد لويس الثاني عشر كل شيء في ايطاليا لأنه تخلى عن أصدقائه الضعفاء وتحالف مع منافسيه الاقوياء ، قال مكافيللى في كتاب عن اصدقائه الضعفاء وتحالف مع منافسيه الاقوياء ، قال مكافيللى في كتاب « الأهسي » :

« وقد تحدثت فى هذا الأمر مع كاردينال روان فى مدينة نانت بنرنسا عندما استولى فالنتينو على روماجنا ، ( وفالنتينو هو اسم الشهرة لسيزار بورجيا بن البابا اسكندر السادس ) . . وحين قال لى كاردينال روان ان الايطاليين لا يفهمون فى الحرب ، اجبته بأن الفرنسيين لا يفهمون فى السياسة اى فى الدولة . فلو انهم فهموا ما الدولة لما سمحوا للكنيسة أن تتعاظم الى هذا الحد . وقد دلت التجربة على أن فرنسا هى سبب قوة الكنيسة فى ايطاليا واسبانيا ، وأن سبب خراب ملك فرنسا هما ايطاليا وأسبانيا » .

## 0

## «الأميي» في الوطنية

☐ فى الفصلين السابع والثامن يحدثنا مكيافيللى عن ثلاثة نماذج من « الأمراء » الذين يصلون الى امارة دولهم بطرق مختلفة :

١ \_ بقوة الغير .

٢ ـ بطريق الحظ .

٣ - بطريق الاجرام أو الغدر .

وهذه النماذج الثلاثة ذات صفة خاصة لأنها لا ترث السلطة .

فرد من أبناء الشعب يصبح أميرا دون جهد يذكر له ، مثل هذا الشخص لا يجد متاعب فى بلوغ السلطة ولكن متاعبه تبدأ حين يبلغها ويستوى فى دست الحكم ، ومن الأمراء من يشترى الرياسة بماله أو بالرشوة أو ليكون صنيعة من يهبها اياه ، ومثل هؤلاء الأمراء كمثل الأمراء الذين عينهم دارا ملك الفرس عندما غزا اليونان فولاهم على أيونيا وعلى جزر بحر أيجه ، ومثل هؤلاء أيضًا مثل الأمراء الذين اشتروا جنودهم بالرشا ليضعوهم على راس الدولة .

ومن كان مصدر سيادته من غيره عاش مقلقلا فى دست السلطان . ومثله لا يعرف كيف يحكم لانه عاطل من الكفاءة الذاتية الفذة والقوة الشخصية المسيطرة ، ولانه عاش كآحاد الناس فهو عاجز عن القيادة ثم انه لا يملك القوات التى تدين له بالولاء ، وكل ما جاء على عجل انقضى على عجل ، الا اذا ساندته القسوة والموهبة الذاتية العظمى فهو عندئذ يستطيع أن يضرب جذوره فى التربة بعد أن يستولى على الحكم .

مثلان یسوقهما مکیافیللی: فرانشیسکو سفورزا « ۱٤۰۱ ـ ۱۲۲۱ » وسیزار بورجیا « ۱٤۷۰ ـ ۱۵۰۷ » .

الأول ارتفع من بين آحاد الناس بجهده الفذ وباتباع الأساليب اللازمة حتى غدا دوق ميلانو ، وما اكتسب بمشقة فائقة حافظ عليه بجهد يسير .

أما الثانى ، وهو سيزار بورجيا ، نقد ارتفع بمساعدة أبيه اسكندر بورجيا « البابا اسكندر السادس » حتى اصبح دوق روماجنا ، ولأن الدوقية جاءته من غيره نقد ضاعت منه ، رغم أنه بذل جهدا جبارا وأبدى موهبة نذة لتأسيس أمارة له في روماجنا ، نما جاءه بجيوش الغير وبنفوذ الغير لم يمكنه الاحتفاظ به •

اراد البابا اسكندر السادس « ١٤٣١ ـ ١٥٠٣ » أن يجعل من ابنه سيزار علما من الأعلام ، ولكنه واجه صعوبات بلا عدد ذللها واحدة بواحدة ، فأولا لم تكن هناك دوقية خالية خارج اقطاعيات الكنيسة يمكنه أن يجعله أميرا عليها ، وكان يعلم أنه لو نصبب ابنه دوقا على قسم من أملاك الكنيسة لثار عليه دوق ميلانو ولثار عليه أهل البندقية لانهم المتكفلون بحماية هدذه الأملاك ، كما أن القوات الإيطالية التي كان يمكنه الاعتماد عليها كانت تابعة لامارة أورسيني وامارة كولونا ، وهولاء بالدات كانوا يخشون ازدياد سطوة البابا ولدذا لم يمكنه الاعتماد عليهم .

وهكذا خطط اسكندر السادس لاشاعة الاضطراب في حزب اورسيني وفي حزب كولونا لكى يستولى على قسم منهما ، وسهل له الأمر أن اهل البندقية دعوا لويس الثانى عشر ملك فرنسا الى غزو ايطاليا ليفوزوا بجزء من لومبارديا ، فوجد اسكندر السادس في هسذا فرصته فوافق على هذا الغزو ، بل واسترضى لويس الثانى عشر بالفاء زواجه الباكر الذي كان الملك راغبا في نسخه ، ومقابل هسذا ساعد الملك الدوق سيزار بورجيا على اقتحام المليم روماجنا وتنظيم قسوة كولونا بقوات من اورسيني وهكذا اصبح سيزار بورجيا دوقا اى اميرا على اوربينو ، واراد بعدها أن يفتح اقليم توسكانيا ويستولى على عاصمته فلورنسا ولكن لويس الثاني عشر نصحه بأن يحجم عن ذلك كما أن قسوات اورسيني لم تكن متحمسة لذلك ،

وهنا قسرر سيزار بورجيا عسدم الاعتماد في غتوحاته على جنود الغير او على ظروف الغير . وكان أول ما فعله هو اضعاف حزب أورسيني وحزب كولونا في روما ، وجردهما من كل أعوانهما الأقوياء بشراء ولاء هسؤلاء النبلاء آنا بالمسال وآنا بالوظائف العامة وآنا بالتكريم والتشريف حتى انحاز أكثرهم الى الدوق فالنتينو « سيزار بورجيا » . وبعد أن شنت زعماء آل كولونا تغرغ للقضاء على زعماء آل أورسيني الذين أدركوا بعد فوات الآوان أن قسوة الكنيسة وقسوة الدوق تعنى نهايتهم ، فأثاروا على سيزار بورجيا

فتنة في أوربينو وفتنة في روماجنا وأقاموا في طريقه عددا لا يحصى من المتاعب ، ولكنه تغلب على كل ذلك بمعونة الفرنسيين .

ولكنه كان شديد الشك في مطامع غرنسا أو أية قسوة أجنبية . وبعد ان استرد هيبنه لجأ الى الخسداع فأظهر السود الآل أورسيني واتقن الختل حتى آمنوا له فاستدرج رؤساءهم الى سينيجاليا وفتك بهم ثم تقرب الى انصارهم ، فاستتب له الأمر ووضع أساس دوقية مزدهرة في أوربينو وأساس امارة مزدهرة في روماجنا . وحين شاع الرخاء هنا وهناك تعلقت به قلوب الناس ، بعد أن كانت كل منهما مباءة ينهب فيها النبلاء الرعية ولا تعرف الأمن من السلب واعمال اللصوصية ولا تنقطع فيها حوادث الشغب . فأقام سيزار بورجيا حكومة مستبدة قاسية حازمة نشرت الأمن والنظام في كل مكان .

ولكن سيزار بورجيا ادرك أن الاستقرار وحده غير كاف اذ لابد من العدل بعد البطش ، فأنشأ محكمة للمقاطعة اشتهرت بنزاهتها وفقهها ، وكان لكل مدينة محاميها في هدفه المحكمة ، وكان بطش عامله قد ترك جراحا غائرة في نفوس الناس ، فأنذر سيزار بورجيا عامله بأن يكف عن بطشه ، فلما لم يستجب اعدمه والقي بجثته ذات صباح في الميدان العام مشطورة الى شطرين ، قال مكيافيللي : « وقد جعلت وحشية هدذا المشهد أولئك الناس ذاهلين وراضين في وقت واحد » ،

وبعد أن استتب له الأمر في الداخل لم يبق من قيد على حركته الا فرنسا فأخذ يتهيأ للانتقاض عليها ، ولكن وفياه أبيه ، البابا استكندر السادس عطلت توسعاته وجعلته يعيد النظر في موقفه ، فالخطر الأكبر الآن هو أن يتولى بابا جديد قد يكون معاديا له فيجسرده من كل ما حصل عليه ،فأخذ سيزار بورجيا يؤمن نفسه بأربع وسائل : الأولى هي اجتثاث كل الأسر التي نهب ممتلكاتها حتى لا يجد البابا الجديد من يعاونه على عدائه، وثانيا ، استمالة كل نبلاء روما حتى يستعين بهم على درء خطر البابا الجديد ، وثالثا استمالة الكرادلة الى صيفه ما أمكن ذلك ، رابعا جمع أكبر قسدر من السلطة في يده قبل وفاة أبيه المريض .

وبالفعل نفذ سيزار بورجيا أكثر مخططه ، فقد فتك بأكثر الذين صادر الملاكهم أو نهبها ولم ينج منهم الا الاقلون ، وكسب صداقة أكثر اشراف روما ، وكان له بين الكرادلة انصار كثيرون .

وكان فى نية سيزار بورجيا أن يتجاهل الفرنسيين المشغولين مع الاسبان فى نابولى وأن يغزو فلورنسا فتستسلم له بيزا و لوكا وسيينا على

الغور ، وبهذا يصبح سيد ايطاليا بغير منازع ودون الاعتماد على قوة غير قوته ، ولكن وفاة البابا اسكندر السادس احبطت مخططه ، غلم يكن لديه ثابت في ملكه الا امارة روماجنا اما بقية احلامه فكانت معلقة في الهواء ، كما أن صحته كانت معتلة الى اقصى درجة ، بل كان نفسه بين الحياة والموت .

ومع ذلك فقد ظل أصدقاؤه أوفياء له وظل أعداؤه يرهبونه و واذا لم تكن لديه القدرة أن يختار بابا خلفا لأبيه فقد كان يستطيع أن يمنع اختيار البابا الذي لا يريده و وبالفعل فقد اختار الكاردينال يوليوس خلفا لأبيه وكان اختيارا سيئا جلب على سيزار بورجيا الكوارث و يقول مكيافيللي : « فالناس تؤذى أما بدافع الخوف أو بدافع الكراهية » و « من يحسب أن الكبراء ينسون الأذى القديم بفضل المنافع الجديدة فهو يخدع نفسه و الم يكن بين الكرادلة الايطاليين من لم يكن يرهب سيزار بورجيا أو يحقد عليه لأذى سابق و فكان عليه أما أن يختار الكاردينال روان الفرنسي أو الحد الكرادلة الاسبان ، ولكنه لم يفعل ذلك .

...

كل هــذا السجل الحافل في حياة سيزار بورجيا جعل مكيافيللي ينظر اليه على انه نموذج للأمير الذي ينبغى أن يحتذيه كل من ارتفع الى دست الحكم في عصر الرنيسانس بقــوة غيره أو بالحظ ، وهــذه هي الخــلال التي وجدها مكيافيللي في قصر بورجيا :

« نمن وجد اذن من اللازم ان يؤمن نفسه ضد اعسدائه في امارته الجديدة ، وأن يكسب الأصدقاء ، وأن يفتح البسلاد بالقوة أو الخسداع ، وأن يجعل الشعب يحبه ويرهبه ، ويجعل جنوده يتبعونه ويحترمونه ، وأن يبيد كل القادرين على ايذائه أو من يحتمل أن يؤذوه ، وأن يقيم القوانين الجديدة مكان العادات القديمة ، وأن يجمع بين الصرامة واللطف ، ، وبين الرفعة والسخاء ، وأن يمحق جنده العصاة ويجند محلهم جنودا جددا ، وأن يتواصل مع الملوك والأمراء بحيث يعملون على استرضائه أو يترددون في ايذائه ، مثل هذا الأمير لن يجد أمثلة أوضح من انجازات هذا الرجل » .

ونحن نسأل انفسنا ونحن نستعرض تاريخ الفكر السياسى : ولمساذا كل هذا الاعجاب الذى يظهره مكيافيللى بشخصية كشخصية سيزار بورجيا وما قام به من اغتصاب دولة جديدة كادت ان تنتهى بتوحيد ايطاليا في هذا التاريخالباكر لولا تدخل القسوى الاجنبية « فرنسا واسبانيا والنمسا » ، والاعيب البابوية التى اجلت توحيد ايطاليا الى عصر غاريبالدى « ١٨٠٧ سـ والاعيب البابوية التى اجلت عصر ع

ویأتینا الجواب واضحا فی کلمات مکیافیللی نفسه الذی کنب یقول: «کلما استطعت ان احرز مجدا لمدینتی وهی وطنی ، کنت اسعد بذلك ولو تعرض شخصی للخطر ، فلیس فی حیاة الانسان واجب اکبر من واجبه نحو وطنه ، ذلك لأن الانسان مدین لوطنه أولاً بوجوده ثم بكل خیر یأتیه به القدر والطبیعة ، وكلما عظم وطنه فی النبل ازداد دینه له » ، وهو القائل: « ان فقری هو الشاهد علی اخلاصی وسلامة طویتی » ،

الوطنية : كلمة جديدة لم نسمعها أوروبا بعد أكثر من ألف عام من العصور الوسطى في ظل « الاكليزيا » « الكنيسة » الدينية والأخوة في الدين بدلا من الأخوة في الوطن .

هذه الروح الجديدة التى انطلقت فى كل أمة من أمم أوروبا هى جوهر عصر النهضة الأوروبية الذى شقق العالم المسيحى الواحد الرافض للحياة الدنيا الساعى ـ نظريا طبعا ـ فى طلب الحياة الأخرى ، الى دول وطنية قومية فتية تعمل لدنياها كأنها تعيش أبدا .

وفى عصر النهضة الأوروبية بدا الأوروبيون يرددون ما كانوا يرددونه في « جاهليتهم » اليونانية الروقانية أيام كاتو وشيشرون الخطيب ويوليوس قيصر وأغسطس :

«ما أحلى الموت في سبيل الوطن » ، بدلا من القرصنة باسم الصليب . الوطنية والروح القومية أعطتا لأوروبا في أول الأمر هدمًا راقيا وأضحا ملموسا مفهوما يعيش الأوروبيون من أجله ويموتون من أجله ، هو الاستقلال عن الدولة المسيحية الجامعة أو الخلافة الرسولية أو مدينة الله على الأرض أو « الامبراطوريات المقدسة » ، سمها ما تشاء من الأسماء ، ثم أعطتاها هدمًا عدوانيا هو الاستعمار والامبريالية ، أو على الأصح أن الوطنية أعطت أوروبا الهدف الراقي أما القومية فأعطتها الهدف العدواني ، كما كان يمكن أن يقول الفيلسوف كروتشي .

والتهمة الأولى الموجهة الى مكيافيللى هى انه فصل السياسة عن الأخلاق . وهذا الاتهام بعضه صادق وبعضه مبالغ فيه ، فمكيافيللى هو واضع نظرية ان « الغاية تبرر الوسيلة » .

ومع ذلك فنماذج « الامارة » الأخرى التي يقدمها تلقى بصيصا من النور على عقليته ومنطقه المتجرد البارد في النظر الى الأمور .

هو يعطينا مثل اجاثوكليس الصقلى الذى ارتفع فى الماضى البعيد الى دست الامارة فى صقلية ، لا بفضل مساعدة الغير او بتدخل الحظ مثل

سيزار بورجيا ، ولكن بمحض قوته الذاتية ومواهبه الشخصية . فقد كان اجاثوكليس اصلا رجلا وضيع المنشأ في سيراكيوز ، فكان ابوه فخرانيا وكان هو شريرا ولكنه مع خلقه الشرير السذى تجلى في كل مراحل حياته كان قسوى العقل والجسد ، فدخل الجيش وارتقى فيه حتى اختير محافظا لسيراكيوز ، ولكنه كان قد اعتزم أن يتولى الامارة وأن يحتفظ بالبطش بما ناله برضا الناس ، فتواطأ مع هاميلكار القرطاجي السذى كانت جيوشه تحارب في صقلية ، وذات يسوم دعا اعضاء السناتور « مجلس الشيوخ » في سيراكيوز وأجبر الأعيان فيها الى اجتماع للنظر في أمور الدولة ، وباشارة متفق عليها وثب عليهم بجنوده وأجهزوا عليهم جميعا ، وبهذا صار ملكا على سيراكيوز بغير حرب أهلية .

وما أن صار أميرا حتى التفت الى جيش قرطاجة الذى كان يحاصر سيراكيوز واستطاع أن يحررها من القرطاجيين الذين انسحبوا الى أفريقيا بعد صراع مرير معهم ذاق فيه الأهوال وتعرض لأشاد الأخطار . وهاذ نموذج لأمير اغتصب الحكم ولكن بجهده وجهاده ، وهو يستحق الثناء لانه حرر وطنه ، « ولكننا مع ذلك لا نصف بالفضيلة من يقتل أخوته في الوطن ويعيش بلا أخلاص ولا رحمة ولا دين » ، هكذا يقول مكيافيللى . كل بطولاته تزكية لأن يعد بين القادة العظام : « ومع ذلك فان قسوته وافتقاره الى الانسانية والعدد الذى لا يحصى من أعماله الشريرة تحول دون اشتهاره باعتباره واحدا من أفضل الرجال » .

ويضرب مكيافيللى مثلا آخر من عصره على هذا النوع من الامراء الذى يغتصب الامارة بقوته الذاتية وبخسة طبعه وغدره وقسوته ، فيحدثنا عن رجل آخر فى زمن البابا اسكندر السادس وسيزار بورجيا اسمه ليفروتو الذى اصبح أمير فيرمو بالوحشية والخديعة . كان ليفروتو يتيما فى فيرمو فكفله خاله واسمه فوليانى ، ثم ارسله ليتعلم الجندية تحت قائد فى مكان آخر . كان قويا وموهوبا وطموحا فترقى فى سلك الجندية الى منصب عال . وهنا رتب ليقوم بانقلاب فى فيرمو ، موطنه الاصلى ، فأرسل الى خاله فوليانى قائلا انه أزمع زيارة مدينته ، ولا أمل له فى الحياة الا أن يرى أبناء مدينته ما أصاب من هيبة ومجد ، فيسمحوا له أن يدخل المدينة على رأس مائة من فرسانه وأن يستقبلوه بالتكريم ، وبالفعل اعد فوليانى كل شيء لاستقبال ربيبه وأن يستقبلوه بالتكريم ، وبالفعل اعد فوليانى كل شيء لاستقبال ربيبه وصفوة الأعيان فى فيرمو ، وبعد المادبة استدرجهم الى قاعة ما أن استقروا فيها حتى انقض عليهم رجاله وفتكوا بهم ، ومن بعدها خرج ليفروتو على فيها حتى انقض عليهم رجاله وفتكوا بهم ، ومن بعدها خرج ليفروتو على فيها حتى انقض عليهم رجاله وفتكوا بهم ، ومن بعدها خرج ليفروتو على فيها حتى انقض عليهم رجاله وفتكوا بهم ، ومن بعدها خرج ليفروتو على فيها حتى انقش عليهم رجاله وفتكوا بهم ، ومن بعدها خرج ليفروتو على فيها حتى انتها المائة وحاصر قصر الحاكم واستولى على الحكم ، ولكن

قبل ان ينقضى العام لقى مصرعه ، فقد كان بين النبلاء الذين استدرجهم سيزار بورجيا الى سينجاليا واجهز عليهم .

والسؤال الذى يطرحه مكيانيللى هو : اجاثوكليس وليفروتو حالتان متشابهتان لأمير قسوى موهوب شرير اجرامى مخاتل يصل الى الامارة بجهده الذاتى . احدهما ، وهو أجاثوكليس ، يبتى فى دست الحكم زمنا طويلا آمنا على حياته لا يتآمر به احد حتى فى أيام شدته رغم جرائمه الكثيرة . والآخر ، وهو ليفروتو ، لا يدوم له الملك حتى فى زمن السلم فما السبب ؟

يقول مكيافيللى: « اعتقد أن هسذا ناشىء من سوء استعمال اعمسال القسوة أو حسن استعمالها ، اذا جاز لنا أن نتحدث عن الحسن فى سىء الاثمياء ، فاعمال القسوة التى تستعمل بطريقة عاجلة كضرورة لتأمين النفس ثم لا يستمر الأمير فيها بل يحولها ما أمكن الى اعظم المنافع لشعبه ، هذه يمكن أن نصسفها بحسن استعمال القسوة ، أما اعمال القسوة التى قد تبدأ قليلة ولكنها تزداد مع الأيام ولا تتضاعل فهى اساءة لاستعمال القسوة . فالحكام الذين يتبعون الطريق الأول يمكن أن يجدوا مع الله ومع الناس صلاحا لحالهم ، على غسرار ما فعل أجاثوكليس ، أما الآخرون فيستحيل عليهم أن يحافظوا على كيانهم » .

هناك اذن مقياس موضوعى يضعه مكياغيللى للتمييز بين امير مغتصب وامير مغتصب ، غالأمير المغتصب الدى ينجز كل ما يحتاج اليه من جرائم في اجل قصير وبطريقة ناجحة يمكنه أن يجعل رعيته تعيش في امن بعد ذلك ، هذا الأمير يمكن أن يكتب له البقاء ، وأن يتحول شره الى خير ، أما الأمير الذى يبتر في تردد بسبب خوفه أو لسوء المشورة ، فهو يحمل دائما السكين في يده وهو يجدد دائما جرائمه فلا يعرف طعم الأمان ، وهو معرض للاطاحة به في أي وقت .

#### ويختتم مكيافيللي الفصل الثامن من كتاب الأمير بقوله :

« وكما أن كل أعمال التنكيل يجب أن تتم دغعة واحدة حتى يقل غضب الناس منها لأن احساسهم بمذاقها يكون أقل ، غكذلك يجب أن تمنح المنافع مقسطة ، قليلا قليلا ، حتى يحس الناس بمذاقها احساسا أكبر . وغوق هذا وذاك يجب أن يعيش الأمير بين رعيته بحيث لا تغير أسلوبه الاحداث السعيدة أو الاحداث السيئة ، فعندما تستدعى الضرورة بسبب الشدائد وتعجز عن رد المحن ، فأن ما تفعله من خير لا يحسب لك ، لأن الناس سوف تعتقد أنك مجبر عليه ولا يشعرون نحوك بعرفان الجميل » .

هناك اذن غاية لكل أمير مفتصب يمكن له بتحقيقها أن يقبل الناس جرائمه في بداية عهده بشرط أن يحسوا بالأمان طـوال سنوات حكمه ، وهذه الغاية عند مكياغيللى غاية دنيوية ، وهي أن يحس الناس بالأمن والرخاء.

وغصل السياسة عن الأخلاق في تشريح مكيافيللي للسلطة شيء مالوف في كل العصور يعرفه بالفطرة كل طامع في الملك أو الرياسة دون حاجة الى تقنين أو تلقين ، ولاسيما أذا كان الساعي الى السلطة من عامة الناس لم يرث منها شيئا يقربه منها غير مواهبه واستعداداته الشخصية ، وفي التاريخ الحديث نذكر محمد على ونابوليون ولينين وستالين وموسوليني وهتلسر وجمال عبد الناصر وانسور السادات ممن استكملوا دورتهم التاريخية ويمكن الحكم عليهم بالنجاح أو الفشل ، بالنفع أو العقم ، حكما تقريبيا ، ولا أظن أن في تشريح مكيافيللي لعلم الحكم اضافة الى ممارساتهم التاريخية .

ولا اظن أن بالمرستون « ١٧٨٤ - ١٨٦٣ » ، رئيس وزارة انجلترا ووزير خارجيتها الشهير في القرن التاسع عشر كان بحاجة الى نظريات مكيافيللى ليدرك أنه « ليس لانجلترا أصحقاء دائمون أو أعداء دائمون ، وانما لانجلترا مصالح دائمة » ، بحسب قولته الشهيرة .

كذلك لا أظن أن تاريخ البابوات والكرادلة فى العصور الوسطى المسيحية كان يختلف كثيرا عن هدفه الممارسات العملية التى تفصل بين الدين والدولة وبين الأخلاق والسياسة . ولكن ينبغى دائما أن نتذكر أن مكيافيللى كان أول من قنن هذا الفصل نظريا فى العالم الحديث .

كان توركويمادا « ١٤٢٠ – ١٤٩٨ » ، رئيس محاكم التفتيش في السبانيا ، يبرر احراق مئات « الزنادقة » و « السحرة » على الخازوق و وتعريف الزنادقة والنمحرة كان كل منشق على الكنيسة الكاثوليكية أو رافض لها في العقيدة أو السلوك أو المصالح بقوله « نحن نحرقك في الدنيا رحمة بك حتى ننقذك من النار الأبدية في الآخرة » ، هنا تتحول الأخلاق ، بل والدين نفسه ، الى أداة جهنمية لا تقل فظاعة عن دنيوية اسكندر السادس وسيزار بورجيا ونيكولو مكيافيللي ،

• • •



### «الأمسين» الأمسدةالثعلب

و في الفصل الرابع عشر من كناب « الأمير » لكيافيللي يقول مكيافيللي أن « الأمن » يجب ان يكون الشغل الشاغل للأمة وهو يسمى ذلك « الحرب » ولكن سياق الكلام يدل على انه انها يتحذّث عن الأمن الداخلي وعن الأمن القومي ، فني تلك الأيام لم تكن هناك تفرقة واضحة بين الجيش والبوليس كها نعرفهما اليوم .

#### يقول مكيافيللى:

«ينبغى على الأمير اذن ألا يكون له هم غير الحرب ، وألا يشغل تفكيره شيء غيرها وألا يتخصص فى شيء غير الحرب وقوانينها ونظامها ، لأن الحرب هي الفن الوحيد السذى ينتظره الناس من الآمسر فيهم ، وفن الحرب فن ناجح لا يقف نفعه عند حماية من يرثون الامارة ، بل يتجاوز ذلك ، فهو الذى يرفع الناس العاديين الى مصاف الأمراء ، ونجد على نقيض ذلك فقد لوحظ أن الأمراء الذين انشغلوا بالملذات أكثر من انشغالهم بفن الحرب فقدوا مناصبهم ، وأول ما يجعلهم يفتقدون مناصبهم هو اهمالهم لفن الحرب كما أن أول ما يجعلهم يصلون اليها هو خبرتهم فيه ،

« كان غرانشسكو سغورزا مواطنا عاديا ولكن لأنه كان مسلحا فقد اصبح دوق ميلانو ، اما أبناؤه فقد فقدوا الدوقية وارتدوا مواطنين عاديين لأنهم تجنبوا مشاق القتال ، فمن بين المضار التي يجلبها التجرد من السلاح على المرء أنه يصبح محتقرا ، وهي وصمة ينبغي على الأمير أن يتجنبها » .

باختصار ، الناس تخاف من الأقوياء وتزدرى الضعفاء . هذا هـو القانون الذى أوضحه مكيافيللى وبنى عليه فلسفته فى فن الحكم وفى علم الاجتماع وفى علم السياسة .

ومن الناس من يتول: واى جديد فى هذا ؟ ان اى رجل عملى يستطيع ان يدلك على هذا القانون دون عناء كبير ، فهو بديهية لا تحتاج الى عبقرية لاكتشافها ، ولكن المشكلة الحقيقية ليست فى اكتشاف هذا القانون وانمسا فى الاعتراف به وقبوله اساسا للحياة الفردية والجماعية ، ثم فى اشهار على الملأ دون حرج كما فعل مكيافيللى ، فقد كان الاعتراف بهسذا القسانون الطبيعى مناقضا على خط مستقيم للمسيحية التى كانت تبشر بقول المسيح فى موعظة الجبل: « طوبى للمساكين بالروح ، اى البسطاء بمعنى السذج ، لأن لهم ملكوت السموات ، طوبى للحزانى لانهم يتعزون ، طوبى للودعاء لانهم يرثون الأرض ، طوبى للجياع والعطاشى الى البر لانهم يشبعون ، طوبى للرحماء لانهم يرحمون ، طوبى لانقياء القلب لانهم يعاينون الله ، طوبى طوبى للرحماء لانهم أبناء الله يدعون ، طوبى للمطرودين من أجل البر لان

#### « متى ٥ — ٣ — ٥ » .

هذه الروح الجديدة التي تمجد القوة وتزدري الضعف ، أو على الأقل تقبل قانون القوة وتحذر من الضعف ، هي دين الفطرة الجديد الذي استشرى في أوروبا في عصر النهضة الأوربية ، وهو في أوروبا في عصر يمثل قهة الفصل بين السياسة والأخلاق بل وبين السياسة والدين جملة ، غلن نستطيع أن نقول أن مكيافيللي كان من صناع السلام أو من الودعاء أو من الرحماء أو من الجياع أو العطاشي الى البر .

ومع ذلك غقد أججت هذه العودة الى الأخلاق الواقعية او اخلاق النطرة حب الحرية والاستقلال وروح الوطنية والقومية وحب السيادة على النفس والتسيد على الدنيا في اكثر دول أوروبا ودويلاتها في عصر النهضة الأوروبية ، بدلا من التركيز على طلب الآخرة بالأخلاق الدينية ، كما أججت هذه الفلسفة الدنيوية ، أو « العالمانية » « العلمانية » ، أو الزمنية كما يقولون ، الشوق الى حقوق الانسان بدلا من طلب الفناء في حقوق الله . وقد جسد الأوربيون هذه الروح الجديدة في الروح الفاوستية التي بدأت في وجهها البناء بتحرير الانسان وانتهت في وجهها المدمر بتأله الانسان .

من أجل هذا يضع مكيافيللى أمام « الأمير » هذا الخيار الأخللتى الصعب فى الفصل السابع عشر من كتابه ، وعنوانه « فى القسوة والرحمة ». وهو يطرح علينا هذا السؤال المحرج : أيهما أفضل للانسان بصفة عامة وللأمير بصفة خاصة ، أن يكون محبوبا أو أن يكون مرهوبا ؟ وهو لا يتردد فى الاجابة على الوجه التالى :

« اتول ان كل امير ينبغى عليه ان ينشد اعتقاد الناس فيه بأنه رحيم وليس قاسيا ومع ذلك فمن الواجب عليه أن يحذر سوء استعمال الرحمة وقد كان الرأى في سيزار بورجيا أنه قاس ، ومع ذلك فقسوته هذه هي التي أعادت تنظيم روماجنا ووحدتها وأفاءت عليها بالسلم والولاء . فلماذا كنا نرى هذه مزايا حميدة ؟ لأننا وجدنا أنه كان أكثر رحمة من أهل فلورنسا الذين تركوا بيستو تتعرض للتدمير حتى لا يقال عنهم انهم قساة ، لهذا فالأمير لا ينبغى أن يحفل بأن يدمغ بالقسوة في سبيل الاحتفاظ بوحدة شمعه وولائه . فباستثناء حالات قليلة جدا . . نجد أنه بهذه الشرور تستمر مسارحمة من أولئك الذين يبالغون في الرحمة فيتركون الشرور تستمر مسائر الأمير فهو يبتلى رجلا واحدا . ومن الصعب على ينجم عنه المذابح والنهب ، فالمذابح والنهب تبتليان عادة طائفة كاملة ، الأمير الجديد ، من دون سائر الأمراء ، أن يتجنب أن يوصف بأنه قاس ، لأن الإمارات الجديدة محفوفة بالمخاطر . فكما يقول فرجيل على لسان ديدو : « أن ظروفي الصعبة ومملكتي الجديدة تجبرانني على فعل هذه الأمور ، وعلى اقامة الحراس على حدودى في مشارق الأرض ومغاربها » .

« ومع ذلك غالامير يجب أن يلزم الحذر في الرأى والحركة ، وأن يتجنب توليد الخوف في نفسه ، وأن يسلك سبيل الاعتدال بالحكمة والعطف بحيث لا يقلل من حذره الاسراف في الثقة ولا يجعله الاسراف في الريبة رجللا لا يحتمل .

« ومن هنا ينشأ التساؤل: أيهما أفضل: أن تكون محبوبا أكثر من أن تكون مرهوبا ، أو العكس ؟ والجواب هو أن المرء ليحب أن يكون محبوبا ومرهوبا معا . ولكن نظرا لصعوبة التوفيق بين هذا وذاك ، فأنه أدعى للأمان بمراحل ، أن كان لا مناص من الاختيار ، أن تكون مرهوبا من أن تكون محبوبا أذ أنه يمكن أن يقال عن الناس بوجه عام : أنهم جاحدون ، متقلبون ، مراءون ، ملثمون ، هاربون من الأخطار سباقون الى المنافع، فأن أقبلت عليك الدنيا فهم معك قلبا وقالبا يهبونك دمهم ومالهم وأرواحهم وأولادهم كما ذكرنا حين لا تكون بحاجة ماسة اليها فأذا اقتربت حاجتك أزوروا عنك . .

« ورغم كل هذا فينبغى على الأمير أن يجعل نفسه مرهوبا بطريقة تجنبه أن يكون مكروها أذا لم يظفر بحب الناس ، فمن المكن أن يجتمع في قلوب الناس الخوف مع عدم الكراهية ، والآن يستطيع أن يحقق ذلك أذا تجنب أخذ أملاك مواطنيه ونسائهم ، فاذا كان من اللازم حقا أن يقدم أحدا للمحاكمة والاعدام فيجب أن يفعل ذلك حين يكون لديه مبرر كاف وقضية واضحة » .

المهم عند مكيافيللى الا يكون الأمير « مكروها » من شعبه . اما الخوف فلا بأس منه بشرط ألا يقترن بالكراهية أو يتحول اليها . بل ان الخوف من الأمير ضرورة فى الدولة ، فكما يقول مكيافيللى فى الفصل السابع عشر، لولا خوف الجند من الأمير لكثر شعبهم وكثرت غتنهم فى السراء والضراء معا ولما أمكنت حماية المواطنين من أذاهم . نعم ، لا بأس بتاتا من أن يشسستهر الأمير بالقسوة أو أن يكون مرهوبا . . المهم ألا يكون مكروها .

وفى الفصل الثامن عشر يحدثنا مكيافيللى عن صفة الصدق أو الاخلاص أو الوفاء في « الأمير » فينفى أنها لازمة لزوما مطلقا ، وفي ذلك يقول:

« كل الناس تعرف ان قيام حياة الأمير على الاخلاص والصحدق وليس على المكر والختل امر محمود اللى اقصى الحدود ، ومع ذلك غندن نرى من التجربة فى زماننا أن أولئك الأمراء الذين لم يراعوا الاخلاص كثيرا وعرفوا كيف يستهوون عقول الناس بالمكر قد انجزوا انجازات عظيمة ، واستطاعوا فى النهاية أن ينتصروا على الأمراء الذين اسسوا حياتهم على النزاهة .

« لهذا ينبغى أن تعرف أن هناك طريقتين للقتال ، هما القتال بالقوانين والقتال بالعنف ، والأولى أولى بالانسان أما الثانية فهى أولى بالحيوان ، ولكن نظرا لأن الأولى ليست كافية فى كثير من الأحيان ، فلا منساص من الاستعانة بالثانية ، وهذا ما يجعل من اللازم للأمير أن يعرف معرفة جيدة كيف يتصرف كانسان وكيف يتصرف كحيوان ..

« وبالتالى ، فما دام من اللازم للأمير أن يعرف باتقان كيف يتصرف كحيوان ، فمن الواجب عليه أن يختار من مملكة الحيوان نموذجين هما الثعلب والاسد . فالاسد لا يستطيع أن يحمى نفسه من الفخاخ ، والثعلب لا يستطيع أن يحمى نفسه من الفخاخ ، والثعلب لا يستطيع أن يحمى نفسه من الذئاب . ومن يعتمدون فقط حتى يميز الفخاخ ، وأن يكون أسدا حتى يخيف الذئاب . ومن يعتمدون فقط على قوة السباع لا يفهمون الأشياء ، بل أن الحاكم الحكيم لا يستطيع ولا ينبغى له أن يراعى الوفاء بعهوده — أذا كان الوفاء ضد مصلحته وأذا كانت دواعى العهود قد نقضت ، فلو أن كل الناس كانوا أخيارا كان هذا المبدأ خاطئا ، ولكن بما أنهم أشرار ولا يحفظون عهودهم نحوك فليس هناك ما يلزمك بحفظ عهودك نحوهم . ولن تنقص الأمير أبدا المبررات المشروعة لتسويغ هذا الاخلال بالتعهدات ، ففى الامكان أن نسوق أمثلة حديثة لا حصر لها من هذا الاخلال ، وأن نوضح كم من المعاهدات الغيت وكم من الوعود نقضت بسبب نقص الأمراء فى الاخلاص ومن استطاع أن يقوم بدور

الثعلب خرج منتصرا . ولكن لابد للمرء من اخفاء هذه الطبيعة وأن يكون استاذا في الادعاء الكاذب واستاذا في اخفاء ما يضمر . فالناس شديدو السذاجة ويقبلون الضرورات الطارئة أحسن قبول حتى أن المخادع يجددائما من يصدقون خداعه .

...))

« فليس اذن من الضرورى للأمير ان يتصف بكل هذه الصفات المذكورة ، ولكن من الضرورى له ان يبدو وكأنه يملكها . بل انى اجترىء وأقول ان المرء لو انصف بها وعمل بها دائما فهى تضره . أما اذا بدا للناس انه يملكها فهى نافعة : اى ان يبدو للناس رحيما ، أهلا للثقة ، عطوفا ، خاليا من الرذائل ، متدينا وان يكون كذلك بالفعل ، بشرط ان يكون عقله مركبا بطريقة خاصة تجعله قادرا ، اذا ما دعت الضرورة لذلك ، على التغير الى النقيض وعارفا بأساليب التغير . ويجب أن ندرك ان الأمير ، ولاسيما الأمير الجديد ، عاجز عن مراعاة كل هذه الفضائل التي ترى الناس بسببها اخيارا، للكات كثيرا ما يضطر ، لكى يحافظ على مركزه ، الى التصرف بما يجافى الاخلاص ويجافى الخير ويجافى الانسانية ويجافى الدين . ومن أجل ذلك فهو بحاجة الى نفس مستعدة لأن تغير ذاتها بحسب ما تجرى به رياح القدر وتحولات الأشياء المسيطرة عليه . وكما قلت آنفا ، الا يبتعد الأمير عن الخير كلما أمكنه ذلك ، ولسكن أن يعرف كيف يتحول الى الشر اذا لزم الأمر .

« فليحذر الأمير اذن ، اشد الحذر من ان يتفوه بشىء لا تشيع فيه الصفات الخمس المذكورة فيما سلف ، وليعن عناية فائقة بأن يبدو لناظريه وكأنه الرحمة مجسدة ، والاخلاص مجسدا ، والنزاهة مجسدة ، والانسانية مجسدة ، والدين مجسدا » .

ليس المهم أن يكون الأمير على هذه الصفات ، ولكن المهم أن يبدو كذلك أمام الناظرين ، هذا رأى مكيافيللى ، ولكى يدلل عليه نجده يسوق مثل البابا اسكندر السادس الذي كان أعظم استاذ في الكذب وأعظم فاسق عرفه التاريخ ، ومع ذلك فقد كان يوهم الناس بأنه ينبوع الفضيلة كما قال مكيافيللى ،

ومن أهم المساكل التي يواجهها الأمير في بلاطه مشكلة المتملقين الذين تجدهم بغزارة في بلاط الملوك والأمراء ، هؤلاء المتملقون هم الوباء الحقيقي في كل أمارة في رأى مكيانيللي ، وما أكثر من جلبوا من الكوارث على سادتهم

الأمراء ، ومشكلتهم مشكلة عويصة ولكن لها حلا بيد الأمير . وهذا ما يقوله مكيانيللى في موضوع المتملقين في الفصل الثالث والعشرين من كتاب « الأمير » :

« لست أريد أن أغفل موضوعا هاما وخللا يجد الأمراء صعوبة في وقاية انفسهم منه اذا لم يتصفوا بالحصافة في حسن الاختيار ، هؤلاء هم المتملقون الذين يغص بهم كل بلاط . فالناس الى حد كبير مغترون بشئونهم المتعلقة بهم ويخدعون أنفسهم بشأنها بحيث يصعب عليهم وقاية انفسهم من هـذا الوباء ، ومن حاول منهم وقاية نفسه منه جازف بامتهان نفسه . فلا سبيل الى اتقاء شر المتملقين الا اذا ادرك الناس انهم لا يغضبونك اذا هم صارحوك بالحقيقة ، غير انه اذا جاز لكل انسان ان يصارحك بالحقيقة ضاعت هيبتك ، ومن هنا فقد وجب على الأمير الحصيف أن يلجأ الى طريق ثالث فيختار لدولته حكماء الرجال ولهؤلاء وحدهم يعطى حرية التقدير في مصارحته بالحقائق ، ولكن بحيث لا يتجاوزون الموضوعات التي يسألهم عنهـــا ولا يتناولون أى موضوع آخر . ولكن يجب عليه أن يسألهم في كل شيء وأن يستمع الى اقوالهم ثم يقرر بنفسسه بطريقته الخساصة ، يجب عليسه في تصرفه مع هؤلاء المستشارين أن يجعل كلا منهم على حدة يعرف أنه كلما ازدادت صراحته ازداد قربه من الأمير ، وغيما خلا هؤلاء لا ينبغى للأمير أن يسمع لأحد ، بل يجب عليه أن يلتزم بما اتخذ من قرارات ينفذها في ثبات. فمن خالف هذه القاعدة اما أن يسقط بسبب المتملقين أو تكثر ذبذبته بين مختلف الآراء ، وهو ما يحط من قدره امام الناس » .

هذه بعض القواعد الهامة في الحكم وفي علم السياسة وفي تشريح السلطة كما وردت في كتاب « الأمير » لمكيافيللي ، ويبقى سؤال واحد اعتقد ان الاجابة عليه تلقى ضوءا كشافا على فكر مكيافيللي وعلى روح عصره ، عصر النهضتة الأوروبية ، وتفسر لنا لماذا يحتل فكر مكيافيللي السياسي هذا الموقع المركزي من الموقف الفلسفي الحديث الذي تميز به الفكر الأوروبي في عصر الرئيسانس .

هذا السؤال هو : لماذا كتب مكيانيللى هذا الكتاب الفظيع الخالى من الأحلام وهو يخطط لسياسة المجتمع التى لم تخل من احلام الفلاسفة في يوم من الأيام ، منذ اخناتون حتى أنبياء اليهود ، ومن أنبياء اليهود حتى افلاطون ، ومن افلاطون حتى كارل ماركس ، عبر القديس اوغسطين والقديس توماس مور وكمبانيللا وفرانسيس بيكون وفلاسفة التنسوير وفلاسفة الثورة الفرنسية . . لماذا ؟

وهو يجيب بنفسه على هذا السؤال بذلك الحلم الوحيد العظيم الذى الستسلم له فى كل كتابه فى الفصل السادس والعشرين من كتاب « الأمير » ، وهو حلم تحرير وطنه ، ايطاليا ، وتوحيده بقوة « أمير ، ملك ، قائد ، رئيس الخ » . . جديد قوى يغتصب السلطة فى البلاد بقوة الأسد ودهاء الثعلب ، ويطرد الاعداء الأجانب من ايطاليا التى كانت ترسف فى اغلال الاحتسلال الاجنبى الفرنسى والاسبانى والألمسانى ، بسبب تفككها الى اقطاعيسسات مستقلة أمراؤها فى شقاق مستمر ويعتمدون على حماية الدول الأجنبية وعلى الجنود المرتزقة محترفى الجندية من كل بلد الا ايطاليسا .

وقد وصف مكيافيللى حال ايطاليا فى عصره انها « بلا رأس ولا نظام مدحورة منهوبة مصزقة مخربة » حالها كحال فارس قبل قورش وأثينا قبل ثيسيوس وبنى اسرائيل قبل موسى ، وهلو يحلم بظهور قورش أو ثيسيوس او موسى فى ايطاليا ليجمع كلمة أبنائها ويقلودهم الى الوحدة والحلية:

« وقد لاح حتى الآن بصيص من الأمل فى أمير من الأمراء أمكن معسه أن نحسب أنه مبعوث الله لخلاصها ، ومع ذلك فقد تبين أن القدر قد رماه بسهمه وهو فى أوج جهاده (يقصد سيزار بورجيا) . فايطاليا الآن ، وكأنها فاقدة الحياة ، تنتظر من يطبب جراحها ، ويضع حسدا للنهب الذى يجرى فى لومبارديا ، وللجزية التى تدفعها المملكة وتدفعها توسكانيا ، ويبرؤهسا من عللها النى تنخر الآن فى جسدها منذ زمن طويل . ونحن نرى كيف أنهسا تصلى الى الله أن يبعث اليها مخلصا ينقذها من هذه القسوة البربرية ومن هذه الفطرسة ، ونراها على استعداد تام ورضا كامل أن تمشى تحت راية واحدة لو وجد فيها من يحمل العلم » .

ان كل شيء في ايطاليا ينتظر ظهور هذا المخلص: « فالبحر قد انشسق للعبور ، والغمامة فوق رأسك تقودك في الطريق ، والصخرة قد تفجرت منها المياه ، والسماء قد امطرت هنا المن والسلوى ، وكل شيء قد اتحد لجدك أيها الأمير . . وما عليك الا أن تفعل الباقى ، فالله لا يحب أن يفعل كل شيء ، حتى لا يجردنا من حرية الارادة ومن بعض ذلك المجدد الذي هو حق لنا » .

وهكذا علق مكيانيللى آماله على امير غلورنسا ، لورنزو دى مديتشى الثانى وآله ، لتحرير ايطاليا وتوحيدها بعد أن ضاعت آماله بموت سيزار بورجيا .

والوسيلة ؟ الوسيلة هى الحرب ، نهى تحقيق العدالة العظمى : « نالحرب عادلة عند من يحتاجون اليها ، والسلاح مقدس حين تنقيد كل امل الا فى السلاح » . الله يبارك حروب التحرير وهى فى رعاية الله .

والسبيل ؟ السبيل هو بناء جيش وطنى من ابناء البلاد بدلا من الاعتماد على الجنود المرتزقة ومحترفي القتال من الأجانب: « فاذا كان آلك الصيد يزمعون اذن ، الاحتذاء بأولئك الرجال الافذاذ الذين حرروا أوطانهم ، فمن اللازم قبل أى شيء آخر أن توفر لها قواتها المسلحة الخاصة بها ، بوصفها الأساس الوطيد لكل عمل حربى ، فلن يجد المرء من يتجاوزها في الاخلاص والوفاء والكفاءة » .

وليكن قوام هذا الجيش الوطنى من الايطاليين : « انظر اليهم فى مبارزاتهم وفى معاركهم الجماعية ، تجد الايطاليين متفوقين على غيرهم فى القوة وفى المهارة وفى الذكاء ، فاذا نظرنا اليهم فى الجيوش نجدهم لا يظهرون هذه الصفات ، ففى الجيوش ينبع كل ضعف فى الجنود من ضعف الرءوس ، العارفون بفن الحرب لا يجدون من يطيعهم ، وكل من هناك يخيل اليه انه خبير بشئون القتال ، فحتى يومنا هذا لم يظهر فينا رجل عرف كيف يرتفع بمكانته عن طريق القوة والاستفادة من الطروف بحيث يخضع له كل الآخرين »

ان أبناء ايطاليا كما يقول مكيانيللى جنود شسجعان اكفاء ولكن تنقصهم القيادة الفذة التى يمكن أن تقودهم الى النصر والمجد فى معسركة الحسرية والسكرامة . وهذا هو الأمير المنتظر .

وبعد ؟ اليست هذه نظرية الدوتشي والفوهرر في منابعها الأولى .

. . .

## «أحاديث عن ليفيوس» في النهضة والإنحطاط

□ كتاب آخر لمكيافيللى لا يقل أهمية عن كتاب « الأمير » ، وأن لم يشتهر شهرة كتاب « الأمير » ، هو « أحاديث عن ليفيوس » ، وهو عبارة عن تعليقات حول السنوات العشر الأولى في المدونة التاريخية التي وضعها المؤرخ الروماني تيتوس ليفيوس ، وأهمية هذا السكتاب في أنه يشرح لنا تعمور مكيافيللى لنهضة الأمم وانحطاطها ، كما يشرح لنا دور الدين ودور المؤسسة الدينية ودور القواد ودور العلوم والفنون والآداب في رقى المجتمع وانهياره ، وهو في الفصل العاشر من السكتاب الأول يبوب طبقات المواطنين فيقسول:

« من بين اجدر الناس بالثناء نجد أن الناس تختص بالحمد مؤسسى الأديان قبل سواهم ، ويليهم مؤسسو الجمهوريات والمالك ، ويليهم في الشهرة قواد الجيوش الذين وسعوا أملاكهم أو رقعة وطنهم ، ويلى هؤلاء الأدباء . ولأن هؤلاء الناس من أصناف مختلفة ، فكل منهم يشتهر بحسب مرتبته ، أما بقية الناس ، وهم الآحاد بلا عدد ، فلكل منهم نصيب من الثناء بقدر فضله في فنه ومهنته . وعلى العكس من ذلك نجد أن العار والكراهية هما جزاء محطمى الأديان ومحطمى الممالك والجمهوريات وأعداء الفضائل وأعداء الآداب وأعداء كل فن آخر ينفع الجنس البشرى ويعلى من شرفه ، ومثل هؤلاء أعداء الدين والطغاة والجهال والتافهون والكسالي والجبناء . ولا أحد من الناس سفيها كان أو حكيما ، صالحا كان أو طالحا ، لا يمدح من يستحقون المدح ويذم من يستحقون الذم ، لو ترك له الخيار في هذا وذاك . ومع ذلك ، فكل الناس تقريبا يخدعهم الخير الزائف والمجد الزائف وينحازون بالمختيارهم أو بجهلهم لصف من يستحقون القدح لا المدح ، ورغم أن الناس تادرون على تأسيس الجمهوريات والممالك فيعلو بذلك شرفهم ، الا انهم تادرون الى حكومات الطغيان .

« فلا يجب أن يخدع أحد بمجد يوليوس قيصر ، ولا سيما حينما نرى المؤرخين يمتدحونه ، فمن يمتدحونه أنما ارتشوا من سعد طالعه وارتعبوا من طول أمد الامبراطورية التي اقترن تاريخها باسمه فلم تسمح لأحد من الأدباء أن يتكلم عنه بحرية ، أما من أراد أن يعرف ماذا قال الكتاب الأحرار في يوليوس قيصر فليقرأ ما قالوه عن كاتيلينا ، فقيصر أحق باللوم بمئسل ما أن فاعل الشر أحق باللوم ممن دبر لفعل الشر ، ولينظر أيضا الى ما يسبغونه من تكريم عظيم على أسم بروتوس ، فبما أنهم عاجزون عن هجاء قيصر بسبب سطوته ، نجدهم يكرمون غريمه » .

كل هذا السكلام يسوقه مكيافيللى للتدليل على ان احترام الجمهورية والعمل على سعادة مواطنيها بالعدل والحرية والأمان هو سكة السلامة ، بينما اقامة الطغيان ونهب العباد واشاعة الجاسوسية وارهاب النساس بالنفى والمصادرات وسفك الدماء هو سكة الندامة بالنسبة لأى حاكم .

وفى الفصل الثانى عشر من الكتاب الأول من « احاديث عن ليفيوس »، يضع لنا مكيافيللى المبادىء التي تحفظ الدولة من الفساد .

وأول مبدأ فى نظره هو المحافظة على شعائر الدين . ويبدو من كلامه أنه لا يقصد دينا معينا بالذات ، وانما الدين بصفة عامة . كذلك لا يبدو من كلامه أنه يتحدث عن الشعائر كمجرد مجموعة من الطقوس ، وانما يقصد البنية الأساسية فى كل دين . فهو يقول :

« الأمراء والحكومات الجمهورية الذين يريدون ان يحافظوا على شعائر انفسهم من الفساد ينبغى عليهم قبل كل شيء آخر أن يحافظوا على شعائر دينهم مبراة من الفساد ، وأن يحترموها على الدوام ، فليست هناك دلالة على خراب دولة أوضح من الاستهانة بقدر العبادات الالهية . ومن اليسير ادراك ذلك اذا عرف المرء على اية قواعد يقوم الدين الذي يولد به هذا الانسان . فكل دين تقوم أركانه على بنية اساسية هامة خاصة به . فحياة الديانة الوثنية كانت مؤسسة على اشارات العرافة ، وعلى جماعة المتنبئين وقارئى الغيب ، فكل شعائرهم واضاحيهم وطقوسهم الآخرى كانت تتوقف على هذه الاشارات ، فقد كان من السهل عليهم أن يعتقدوا أن الله القادر على التنبؤ بالخير أو الشر في المستقبل قادر أيضا على تحقيقه ، ومن هنا كانت القرابين والصلوات وكل طقس أقيم في أجسلال الآلهة . كان هذا أساس عرافة ديلوس ، وكهانة معبد جوبيتر آمون ، وغيرهما من أماكن الوحى الشمهيرة التي ملأت العالم بالاعجاب والتمسك بالدين ، فلما بدات الوحى السهيرة التي ملأت العالم بالاعجاب والتمسك بالدين ، فلما بدات هذه العرافات تتنبأ بما يوافق رغبات الاقوياء ، واكتشف الناس هذا

الزيف ، فقد الناس ايمانهم وظهر استعدادهم لنقض كل العادات الصالحة . فواجب من يحكمون الجمهورية أو الملكة اذن هو أن يحافظوا على أسس الدين الذي يتبعونه ، فأن وفقوا الى ذلك في انفسهم الحكنهم في يسر أن يحافظوا على التدين في بلادهم ، وأن يحفظوا بلادهم في خير واتحدد ، وينبغي عليهم أن يهتموا بكل الأحداث التي يبدو أنها تقدوي الدين وأن يضخموا من شأنها ، ولو كانوا يعتقدون أنها كاذبة ، وكلما ازداد حرصهم وازداد فهمهم للعلوم الطبيعية ، ازداد التزامهم بالاهتمام بالأحداث التي تدعم الدين ، ونظرا لأن هذا كان النهج الذي سلكه الحكماء ، فقد نشأ الاعتقاد في المعجزات التي تشتهر بها الأديان ، لأن أهل الفطنة يضخمون من شأنها أيا كان مصدرها .

وهكذا تضفى حجتهم على المعجزات مصداقية عند كل الناس » .

هنا يجب أن نكون في منتهى الحذر في فهم مكيافيللى حين يتكلم عن الدين . فظاهر كلامه في بادىء الأمر يوحى بأنه رجل مؤمن ومتدين بالمعنى المالوف . وهــذا التأكيد الشـــديد على دور الدين في المجتمع ، وعلى أن خراب الأمم نتيجة الاستهانة بالدين أو فساد الدين يوحى أيضا بأنه رجل مؤمن شــديد التدين . ومــع ذلك فمن يتأمل كلام مكيافيللى يجد أنه يقول بوضوح أن قضية الدين ليست في صحته أو زيفه ولــكن في وجوب التمسك به نظرا لوظيفته الهامة في ضبط المجتمع ، وليس من الضرورى أن تــكون المعجزات أو الــكرامات مثلا صحيحة ، وأنما المهم أن يعاملها الحــكام على أنها صحيحة ، بل وأن يتووا اعتقاد الناس فيها ، وأن يدعموا فيهم الايمان بالغيبيات ما استطاعوا الى ذلك سبيلا بغض النظر عن صدقها أو كذبهــا ، فدين زائف خير من لا دين على الاطلاق ، كما يقول بعض المفكرين .

هذه النظرة نجدها غيما بعد عند بعض دعاة حق الملوك الالهى من العقلانيين مثل توماس هوبز السذى كان ينظر الى الكنيسة نظره الى مانعة صواعق وظيفتها تفريغ شرحنات الغضب واليأس والبؤس والاحباط ، الخ مع في المجتمع ، أى أنها باختصار مانعة ثورات وضمان للسلام الاجتماعى ، وهى نقيم داخل كل مواطن شرطيا غير مرئى يحفظ الأمن العام دون قهر من الخارج ، ومع ذلك فمكيافيللى يحذر رئيس الدولة فى كتساب « الأمير » من استفحال قوة السكنيسة والسلطة الروحية بعامة بما يجعلها قادرة على تحدى السلطة الزمنية « الدنيوية » ، وهو يقول ان هذا مجلبة لخراب الأمم .

متى تنحرف الأمم اذن عن الدين ؟ حين ينحرف عنه رجال الدين ويتحولون الى مجرد أدوات تسوغ للناس ما يفعله الأقوياء وتبرر رغباتهم

بالباطل طبعا ، والمهم اذن هُو المحافظة على « اسس » الدين الذى تدين به الجماعة ، أيا كان هذا الدين ، والعبث بهذه الأسس من جانب الحاكم ينتهى بالعبث بها من جانب المحكوم ، وخير دليل على هذا هو ما نزل بالعسالم المسيحى من تفكك في أواخر العصور الوسطى :

« فلو أن حكام العالم المسيحى حافظوا على دينهم فى صورته التى وضعها مؤسسو هذا الدين لكانت الدول والجمهوريات المسيحية أشد اتحادا وأوفر رخاء مما هى الآن بمراحل . وليس هناك معيار لانهيار المسيحية أصدق من مشاهدتنا أن أقرب الناس للكنيسة الكاثوليكية الرومانية ، وهى رأس الديانة ، هم أضعف الناس دينا . وكل من يتأمل اسسها ويرى مدى اختلاف ممارساتها فى الوقت الحاضر عما كانت عليه ، يستطيع أن يجزم دون أدنى شك بأن الاطاحة بها وشديكة أو أن نزول القصاص بها وشيك » .

ونحن حين نتحدث عن عصر النهضة الأوروبية ونقول ان من اهم مقوماته تلك الثورة على السكهنوت Anticlericalism والبابوية ، لن نجد أوضح من تحليل مكيافيللي لفساد القيادة الروحية للعالم المسيحي ممثلة في السكنيسة السكاثوليكية الرومانية في نهاية العصور الوسطى . والواقع أن هذا النقد للسكنيسة جاءها من كل اتجاه : من معسكر المؤمنين والصادقين ومن معسكر المؤمنين بالدين ، الصادقين ومن معسكر المؤمنين بالدين ، لا في ذاته ، ولكن من حيث هو ضرورة اخلاقية للعامة ومؤسسة اجتماعية . . وهنا يقترب مكيافيللي من منطق « التكفير » ، اي تكفير المجتمع :

« ولأن السكثيرين يرون أن سعادة مدن ايطاليا آتية من السكنيسة الرومانية ، غانى أحب أن أسوق ما أراه من منطق فى الاتجاه الآخر : سأذكر حجتين غاية فى الصلابة أتصور أنه لا سبيل الى دحضهما ، الحجة الأولى هى أن هذه البلاد فقدت كل تقوى وكل دين بسبب المثل السيىء الذى يقدمه البلاط البابوى ، وقد نجمت عن ذلك أضطرابات وفتن عديدة ، ذلك لأن الناس تسلم بأن كل شيء يقوم على الخير حيثما توفر الدين ، وحين يسكون الدين ناقصا انتظر الناس العكس ، فنحن الايطاليين اذن مدينون فى المقام الأول للسكنيسة وللكهنة بأننا أصبحنا مجردين من الدين وأشرارا .

« ولـكننا مدينون لهما ايضـا بما هو اكثر من ذلك ، وهو السبب الثانى فى خرابنا ، وهو ان الـكنيسة قد جعلت هذه البلاد مقسمة ولاتزال تجعلها كذلك ، ولا شبك انه ما من بلد يكون متحدا او ينعم بالرخاء اذا لم يكن كله خاضعا لحكم حكومة جمهورية واحدة او امير واحد ، . كما حدث

كفرنسا ولاسبانيا ، والعلة في ان ايطاليا لم تبلغ هذا الوضع غلا هي تحت حكومة جمهورية واحدة تحكمها ولا هي تحت امير واحد يحكمها ، العلة في ذلك هي السكنيسة لا سواها . ذلك لأن السكنيسة رغم انها متمركزة هنا ورغم انها تباشر السلطة الزمنية « الدنيوية » ، لم تكن تتمتع بالقسوة او الحيوية الكانمية بحيث تستولى على السلطة كاملة في ايطاليا وتصبح بنفسها حاكمة البلاد ، ومع ذلك نهى من الناحية الأخرى لم تكن ضعيفة الى الحد الذي يجعلها تستعين برجل قوى يحميها من كل من تستفحل قوته في ايطاليا ، خشية ان تفقد الملاكها الدنيوية ، وقد حدث ذلك في الماضي مرارا ، حين اعان شارلمان السكنيسة على طرد اللومبارديين الذين كانوا شبه ملسوك على ايطاليا ، وفي زمننا جسردت الكنيسة أهسل البندقية من قوتهم بمعونة نمرنسسا ، ومن بعد ذلك طسردت الكنيسة أهسل البندقية السويسريين » .

بعبارة اخرى ، المهم عند مكيافيللي هو وحدة الدولة ووحدة الأمسة ، واستشراء السلطة الروحية كفيل بأن يضعف قوة الدولة .

وهنا نصل الى جوهر الرنيسانس وهو الدعسوة الى الهيومانيزم أو المذهب الانساني الذي تضمن الثورة على المسيحية ذاتها كدين وليس على مجرد البابوية والسكهنوت ، ففي الفصل الثاني من السكتاب الثاني من « احاديث عن ليفيوس » يقول لنا مكيافيللي إن القدماء كانوا اكثر حبسا للحرية من معاصريه ، ويسوق الأدلة التاريخية لاثبات رايه ثم يفسر ذلك بقسوله :

« وحين أتدبر كيف حدث أنه في تلك الأيام الخالية ، كانت التسعوب أكثر حبا للحرية منها في هسذه الأيام ، غاني اعتقد أن سبب ذلك هو عين السبب الذي يجعل الناس اليوم أقل حيوية ، وهو في اعتقادي الاختلاف بين تعليمنا وتعليم القدماء ، وهو نتيجة للفرق بين ديانتنا وديانة القدماء ، فديننا قد كشف لنا عن الحق وهدانا الى طريق الصواب ، وتأسيسا على ذلك جعلنا أقل تقديرا لشرف الدنيا ، بينما نجد أن الوثنيين ، بفضل تقسديرهم العظيم لدنيا واعطائهم غيها خير ما عندهم ، كانوا أكثر حيوية في أعمالهم ، وهذا يمكن استخلاصه من العديد من عاداتهم ، بدءا بفخامة ترابينهم أذا هي قورنت بقرابيننا المتواضعة التي تتصف ببعض الجلال ، ولسكن دقتها أشد من جلالها ، ولا يداخلها عمل وحشى عنيف ، أما قرابين القدماء غلم يكن ينقصها جلال الشعائر ولا فخامة الطقوس ، وانما كان يضاف اليها عملية الأضحى الطافحة بالدم والوحشية ، فقد كانوا يذبحون عددا عظيما من الحيوانات في هذه الأضاحي ، وهذا المشهد الرهيب جمل الناس في

مثل رهبته . وبالاضافة الى هذا ، فان ديانة القدماء لم تسبغ شرف الألوهة على أحد من البشر الا من جللهم مجد الدنيا ، كتواد الجيوش وامراء الدول . أما ديننا فقد مجد بسطاء الناس واصحاب العقول المتأملة من دون رجال العمل . وديننا اذن قد عظم التواضع والزهد واحتقار الحياة الانسانية ، أما دين القدماء فكان يمجد عظمة العقل وقوة البدن وكان في كل ما عدا ذلك خليقا بتأجيج حيوية الناس ، وحين يطلب منا ديننا أن نتصف بالقدرة الداخلية على الاحتمال فهو يؤثر أن تكون هذه القدرة على احتمال العذاب وليس في القيام بعمل شيء ايجابي ،

« ويبدو أن هذا المنهج في الحياة اذن قد اضعف العالم وسلمه الأشرار الذين تمكنوا من السيطرة عليه آمنين ، ذلك لأن اكثر الناس يختارون الصبر على ما يحيق بهم من أذى وليس الانتقام له لحكى يدخلوا الجنة ، ومع ذلك فرغم أن العالم قد غدا مخنثا والسماء لا تحارب دفاعا عن الضعفاء ، فقد وصلنا الى هذه الحالة نتيجة لتفاهة الرجال الذين فسروا ديننا وفقا لروح الخمول وليس وفقا لروح القوة ، فلو أنهم فكروا في أن ديننا يسمح لنا بالدفاع عن الوطن وبتوسيع رقعته ، لقدروا أنه يحضنا على حب الوطن واجلاله وأن نعد أنفسنا للدفاع عنه ما استطعنا الى ذلك سبيلا » .

هذا الكلام الهام فيه لبس ينبغي أن يزيله الباحثون:

فبعضه يدل على أن مكيافيللى كان يقف موقف الناقد من الدين المسيحى فى صميمه وينعته بأنه دين الضعفاء ويحمل المسيحية مسئولية انهيار الرومان أمام قبائل البرابرة الذين كانوا لا يزالون يعيشون فى عنفوان البداوة الوثنية الأولى ، بل ويحمل المسيحية مسئولية الرخاوة التى اصابت الأوروبيين نحو الف عام من العصور الوسطى حتى عصره فجعلتهم يرضخون لحكم الطغاة والاشرار والظلمة انتظارا لما وعد به الودعاء فى الحنة .

وبعضه الآخر يدل على ان مكيانيللى لا يتف موتف الناقد من الاخلاق المسيحية نفسها ، وانما يقف موقف الناقد من « المفسرين » والذين شرحوا المسيحية للعالم المسيحى على انها دين الضعف والزهد وانسكار الحياة ، وما هؤلاء المفسرون الا القديسون والبابوات والسكهنة وآباء السكنيسة بوجه عام ،

وفى تقديرى أن مكيافيللى كان يقصد الأمرين معا ، على غير ما كان يذهب اليه دعاة « الاصلاح الدينى » الذين سيددوا سهامهم للكنيسة الكاثوليكية وحدها ونددوا بتعاليمها ومزقوا شرف رجالاتها واعادوا نتح

باب الاجتهاد في اللاهوت المسيحي وفي الأخسلاق المسيحية جميعا بمختلف المذاهب الاحتجاجية والبروتستانتية التي تحاول التوفيق بين الدين والدنيا مثل لوثر « ١٤٨٣ – ١٥٦١ » ، وكالفن « ١٥٠٩ – ١٥٦١ » ، وزوينجلي « ١٤٨٤ – ١٥٣١ » ، وسرفيتوس « ١٥١١ – ١٥٥٣ » ، وسافونارولا « ١٤٥٢ – ١٤٩٨ » ، والسير توماس مور « ١٤٧٨ – ١٥٣٥ » ، وكلهم كانوا معاصرين لمكيافيللي .

فالروح الجديدة التى اجتاحت اوروبا فى عصر النهضية الأوروبية كانت روح الثورة على الروحانيات المسيحية .. اما فى ذاتها واما فى تفسيراتها السكاثوليكية ، وكانت قضية القضايا هى محاولة التوفيق بين الدين والدنيا أو على الأصح بين الدنيا والآخرة ، ولما كان الدين قد التهم الدنيا والآخرة قد التهمت الأولى نحو الف عام من العصور الوسطى ، فقد جاء هذا الصلح آنا بتقليص سلطان الدين على الدنيا بحيث يصبح رياضة شخصية بحتة ، وآنا بالاجتهاد فى تفسير الدين بما يجعله مسايرا للدنيا أو على الأقل غير متعارض معها ، وحيث تعذرت اقامة هذا الصلح كثرت الزندةة وكتر الاتهام بالزندةة .

وكان أول مظهر لهذا الصراع بين الدين والدنيا هو ظهور القوميات الحديثة في أوروبا كما شرح ننا مكيافيللي ، فقد أصبح الخيار المطروح أمام الأوروبي المادي هو خيار بين الأخوة في الدين كما كانت تبشر الكنيسة الكاثوليكية أو الأخوة في الوطن كما كان يبشر أكثر مفكري الرنيسانسي .

غير أن الفصل بين السياسة والأخلاق ، هذا الفصل الذي تجلى في اكثر ما كتب مكيافيللي ، انها كان فصلا ظاهريا فقط ، فقد حلت محل نظرية حقوق الله وواجبات الانسان في الدنيا ، وهي جوهر الأخلاق المسيحية ، نظرية اخرى تنادى بحقوق الانسسان في الدنيا . فما كلام مكيافيللي عن « مجد الانسان » و « شرف الانسان » و « كرامة الانسان » وحرية الشعوب والعدالة الاجتماعية وحراسة الحرية والعدالة والسكرامة والأمن والحقوق بالقانون وبالقوة المسلحة اذا لزم الأمر ، الا اللبنات الأولى في اخلاقيات جديدة هي الأخلاقيات الاجتماعية التي حلت محل الأخللقيات الدينية ، كالاحسان والتقوى ومخافة الله والزهد في نعيم الدنيا طلبا لنعيم الدينية ، الخرة ، الخر...

فى سبيل بناء الدولة القومية وتحرير الشعوب من الحكم الأجنبى ومن الطفاة فى الداخل وتوحيد أبناء الأمة الواحدة حتى تسوسهم حكومة

و احدة او امير واحد ، برر مكيافيللى سفك الدماء والفدر والسكذب والخداع وتقليم اظافر السلطة الروحية ، ووضع للنساس كتابا معتما فى الواقعية السياسية هو كتاب « الأمير » . . ولا اظفه كان يقصد ان يمتد تطبيق تعاليمه اللاأخلاقية الى المعاملات اليومية بين الأفراد . ومع ذلك فينبغى ان نذكر له أنه جعل من القومية ومن الوطنية ينبوع الأخلاق الجديدة .

...

### نورنزودی مدیشی LORENZO DE MEDICI ۱٤٩٢ - ۱٤٩٢

لعل اشهر اسرتين في تاريخ ايطاليا كله منذ قياصرة روما العظسام هما اسرة مديتشي وأسرة بورجيا ، وقد تعاصرت هاتان الأسرتان في حقبة واحدة نحو عام ١٥٠٠ : آل مديتشي في فلورنسا ، وكانوا يشتغلون بالمال والفن والسياسة ، وآل بورجيا في روما ، وكانوا يشتغلون بالدين والحرب والدسائس .

وكان أشهر آل مديتشى هو لورنزو دى مديتشى الشهير « بلورنزو الرائع » أو « لورنزو الباهر » أو « لورنزو المساجد » ( ١٤٤٩ ـ ١٤٩٠) ) وكان أشهر آل بورجيا هو سهيزار بورجيا الأمير الدساس السفاح ( ١٤٧٠ ـ ١٥٠٧ ) ومعه أبوه رودريجو بورجيا ( ١٤٣١ ـ ١٥٠٣ ) ( البابا اسكندر السادس ) ، ومعه أيضا أخته بياتريس بورجيا ( ١٤٨٠ ـ ١٥١٩ ) التي جرت في ذكرها حكايات تشبه الأساطير ،

أما أسرة مديتشى ، أو مدسيس كما يسميها الفرنسيون ، فقد أنجبت غير لورنزو عاهل فلورنسا اثنتين من أشهر ملكات فرنسا هما :

كاترين دى مدسيس ( ١٥١٩ - ١٥٨٩ ) ، بنت لورنزو الثانى عاهل فلورنسا وزوجة هنرى الثانى ملك فرنسا وأم ثلاثة من ملوك فرنسا هم : فرنسوا الثانى وشارل التاسع وهنرى الرابع ، وقد كانت بعد وفاة زوجها وصدية على عرش فرنسا أيام شارل التاسع ، وهى التى دبرت مذبحة سان بارثولوميو التى هلك فيها كثير من البروتستانت .

ثم مارى دى مدسيس ( ١٥٧٣ – ١٦٤٢ ) ملكة فرنسا بزواجها من هنرى الرابع ( ١٥٥٣ – ١٦١٠ ) ، ثم أصبحت بعد وفاة زوجها وصية على عرش فرنسا أيام حكم أبنها لويس الثالث عشر . وهى التى عينت الكاردينال ريشليو ، رجل الدولة الخطير ، رئيسا للوزراء ثم تصارعت معه وماتت في المنفى .

وتاريخ اسرة مديتشى فى ايطاليا هو تاريخ جمهورية التجار فى فلورنسا فى الانتقال من العصور الوسطى الى عصر النهضة وفى الانتقال من النظام الاقطاعى وحكم الارستقراطية الى النظام الراسمالى وحكم البورجوازية ، وقد استغرق هذا الانتقال أكثر من قرنين ، منذ نحو ١٣٠٠ حتى ما بعد وقد استغرق مذان تكونت فيهما اسرة مديتشى واشتقلت بالمسال والسسياسة حتى آلت اليها مقاليد الحكم فى هسذه الدويلة الايطالية .

فليس من سبيل اذن الى فهم الانتقال من العصسور الوسطى الى الرنيسانس الا بدراسة ما كان يجرى من تغيرات داخل المدن الكبرى خلال هذبن القرنين وما بعدهما ، وحلول البورجوازية محل الارستقراطية فى الحكم حلولا تدريجيا أو حلولا عنيفا تصاحبه الثورات ، كذلك ليس من سبيل الى فهم ما يمثله لورنزو دى مديتشى الا بدراسة تاريخ اسرة مديتشى وارتفاعها وانهيارها عبر قرنين ، ولم وكيف كان ذلك الارتفاع وذلك الانهيار؟.

فلنقل إن تاريخ فلورنسا هو تاريخ النظام المصرق ونشأة البنسوك فيها ولنقل أن تاريخ النظام المصرفى ونشأة البنوك بدءا مع بداية أول هجمة للاستعمار الأوروبي في العصر الحديث ، ألا وهي الحروب الصليبية في ثماني حملات (١٠٩٦ — ١٢٧٠) وما ينطبق على فلورنسا ينطبق أيضا على البندقية وميلانو وجنوا ونابولي وغيرها من مدن أيطاليا الكبرى التي تحولت الى مراكز ضخمة للتجارة والصيرفة نتيجة للحروب الصليبية ،

كانت ايطاليا بسبب طول شواطئها وكثرة موانيها وبسبب موقعها المتاز في حوض البحر المتوسط وتوسطها بين أوروبا وأفريقيا والمشرق القريب اشد دول أوروبا تفتحا للمالم الخارجي وأوسعها اشتغالا بالتجارة الدولية.

وبينما ظلت اكثر دول اوروبا قائمة فى اقتصادها ونظامها السياسى على العلاقات الاقطاعية : ملوك وأمراء ودوقات وكونتات ومركيزات وبارونات يملكون الأرض ويلتزمون بالدفاع عنها بالجيوش المرتزقة من جهة ، ورقيق يفلحون الأرض من جهة أخرى ، وليس بين السادة النبلاء والرقيق ، وهم سواد الشعب ، الا طبقة رقيقة جسدا من أهل المهن والحرف والتجار ، كانت ايطاليا بسبب كثرة مداخلها من اسبق دول أوروبا الى تنمية تلك الطبقة الثالثة الوسطى ، وهي طبقة الرأسمالية التجارية ثم الراسمالية الصناعية .

وهكذا تبلورت في ايطاليا قبل غيرها تلك الطبقة الثالثة الوسطى التي تسمى بالطبقة البورجوازية ، وقوامها التجار وأرباب الصناعات وأرباب

المهن والحرف الفنية وكل من يعيش من غير عمله اليدوى . وهم عادة سكان المدن والبنادر . . وهى تسمى « البورجوازية » نسبة الى « البورج » . و « البورج » هو « البندر » أو القرية الكبيرة المحصنة أو المدينة .

فالبورجوازية اذن هى الطبقة الوسطى ساكنة المدن أو التى تعيش على الاقتصاد المدنى ، وبنمو المدينة على حساب الريف ، ، حل الاقتصاد الراسمالي محل الاقتصاد الاقطاعي ، وسيطرت القيم والنظم والأفكار المدنية على القيم والنظم والأفكار الريفية ،

والحق أن البورجوازية ليست طبقة واحدة وسطى بل طبقات متوسطة متعددة ، منها الطبقة المتوسطة العليا أو الكبيرة ، والطبقة المتوسطة المتوسطة ، والحق أيضا أن تعبير « المتوسطة » تعبير مضلل ، لأن هده الطبقة تضم من روتشيلد وهنرى غورد ، وهما أغنى من الملوك والأمراء ، الى بائعة الفجل وبائع البليلة ، وانها تسمى بالطبقة الوسطى لوقوعها بين الارستقراطية بنبالة الأرض والدم ، والبروليتاريا ، الطبقة العاملة بالأجر أو التى لا تملك الا قدرتها على العمل ،

بسبب الحروب الصليبية اذن أصبحت ايطاليا معبرا طبيعيا بين اوروبا والشرق الأدنى ، وكثرت تحركات الجنود والحجاج فى الحصلات الصليبية المتعاقبة عبر قرنين ، ومن وراء الجنود والحجاج كثر التجار وكثرت عمليات التبادل التجارى ونشط النقل البحرى للناس والسلع من أوروبا الى الشرق الأدنى وبالعكس ، وكانت غلورنسا والبندقية ونابولى وجنوا من أنشط مدن ايطاليا فى تنظيم هده التجارة الخارجية ، فكان تجارها يحملون اليها كل أنواع العملات الأجنبية الحاصلة لهم من مبيعاتهم فى الخارج أو التى يجمعونها لمواجهة مشترواتهم من الخارج ، وكانت كلها عملات معدنية ، يجمعونها لمواجهة مشترواتهم من الخارج ، وكانت كلها عملات معدنية ، غالبا ذهبية وغضية ، بطبيعة الحال لأن العملة الورقية لم تكن معروفة يومئذ.

ونتيجة لكل هــذه التحركات البشرية الكثيفة من الجنود والحجاج في البحر والبر ، امتلأت ايطاليا بالقراصنة الذين كانوا يعترضون طريق السفن لنهب ما فيها من بضائع التجار ولنهب ما يحمله المسافرون عليها من اموال، وامتلأت طرقات ايطاليا بقطـاع الطرق البارونات أو الفرسان اللصوص والنهابين من كل نوع وصنف لقطع الطرق على الحجاج والتجار والمسافرين وتجريدهم من أموالهم ٠٠ بل ولخطف الرجال والنساء والاطفال طلبا للفدية .

وقد نجم عن كل هذه الأوضاع شيئان : أولهما أن التعامل بالنقد حل محل التعامل بالمقايضة . وثانيهما أن تجار غلورنسا أصبحوا خبراء

فى العملات الأجنبية المعدنية ، وامتلأت غلورنسا بالصيارفة لتبديل العملات للتجار والحجاج والمسافرين مقابل عمولات طبعا ــ فكانت هــذه بدايات ظهور النظام المصرفى ، اى البنوك .

كذلك أدى اختلال الأمن في الطرق ووسائل النقل الى ظهور بيوت مالية في المدن الكبرى يودع غيها المسافرون اموالهم بدلا من حملها معهم وتعريضها للضياع ، مقابل صكوك يصدرها البيت المالى ويقدمها المودع لمراسلى هـذا البيت المسالى ، أى وكلائه ، في المسدن الأخرى داخل أيطاليا أو خارجها فيتقاضى القيمة التى أودعها ، وبهذا يأمن شر اللصوص وحوادث الطريق مقابل عمولة يدفعها للبيت المسالى السذى قسدم له هسذه الخدمة . وهكذا نشأت خطابات الاعتماد والشيكات السياحية التى نعرفها اليوم ، بل وظهرت الاعتمادات المستندية التى تقسوم عليها التجسارة الذولية في عالمنا اليسوم .

واقتضى كل هدذا انشاء شبكة من « المراسلين » أو الوكلاء الأكفاء في أوروبا وخارج أوروبا لمواجهة المدفوعات في حينها لكل بيت مالى ، كذلك ظهر نظام التأمين على نقل البضائع ، باختصار : ظهر البنكير والصراف ، وحل رجل الأعمال محل البائع المتنقل ، • وحل التعامل بالصكوك أو الشيكات محل التعامل بالنقد .

وفى الموانى ، ولا سيما فى جنوا والبندةية ونابولى ، اضيفت عملية ثالثة الى عملية تبديل العملة وعملية قبول الودائع مقابل خطابات الاعتماد . وهذه هى عملية التسليف على الرهونات او بالضمان والاقراض بالربا المحدد اى مقابل سعر فائدة ثابت ومضمون ، وعملية الاقراض بالمضاربة اى على اساس المشاركة فى الربح والخسارة وهى تحتمل المجازفة ، نشأت مجموعات مالية تقصوم بتمويل الصادرات والواردات ، فتشترك فى تمويل كل عملية او شحنة من البضائع على حدة ثم تتقاسم الربح والخسارة مع التجار ، وفى التجارة الداخلية ظهرت « الشركات التجارية » . وكانت هده البيوت المالية تستورد المواد الخام للصناعات التحويلية : السلاح والدروع فى ميلانو والمنسوجات الصوفية والحريرية فى فلورنسا ، مقابل تصدير سلع الترف ، فكانت تجارة رابحة كدست الأموال فى مدن ايطاليا من مائض ميزانها التجارى مع الدول الأخرى ، وقد تفوقت فلورنسا بالذات فى هدذا المضمار بسبب يقظة نقاباتها المالية والحرفية لضمان جودة مصنوعاتها ،

كذلك ظهر نظام قيام المواطنين العاديين من صغار المدخرين بايداع المودائع في البيوت المالية والشركات التجارية للمشاركة في هده المضاربات

التجارية مقابل نصيب نسبى من الربح والخسارة او من الربح فقط ، فكانت هذه بداية نظام الاسهم والسندات ، غير أن هاذا التماويل بالاسهم والسندات كان في بداياته قبل ظهور البورصة مقصورا على كل عملية تجارية على حدة ، ولم يكن مساهمة في راس مال البيت المالي او الشركة التجارية بصاحة مطلقة .

وكانت الكنيسة الكاثوليكية تحرم على المسيحيين الربا ، وهو الاقراض بالفائدة المحددة المضبونة ( الفايظ ) ، ولكنها كانت تبيح التجارة . ولذا تركزت أعمال الصرافة والأعمال المصرفية ، ولا سيما التمويل بالفائدة ، في أيدى اليهود نحسو الف عسام طوال العصور الوسطى ، وكان سعر الفائدة حتى عام . . 10 قانونيا ٥٪ سنويا ، وكذلك كان العقار الثابت يدر ٥٪ سنويا . أما الشركات المسالية فكانت تسدر على صسغار المدخرين بين آ٪ و ١٠٪ سنويا . أما الشركاء في الشركات المالية فكان نصيبهم في الأرباح في الربع الأول من القرن ١٤ ( ١٣٠٠ — ١٣٢٤ ) ، يتراوح بين ١٥٪ و ٤٠٪ سنويا ، وقسد استطاع بيت استروتزي في فلورنسا أن يحقق لشركائه بهذه المضاربات أرباحا تتراوح بين ٢٠٠٠٪ و ١٠٠٠٪ بين ١٣٣٠ و ١٣٤٠ . وبسبب هذه الأرباح الطائلة توسعت الشركات المسالية ( البنوك أو البيوت المسالية ) في جمهورية فلورنسا في الاعتماد على الاكتتاب العام .

واسكرت هده المكاسب الطائلة كبار البنكية منسوا الحيطة واخذوا يقرضون الملوك والأمراء بسمع فائدة مرتفع يصل احيانا الى ( ٣٣٣٪) ومقابل بعض المنافع كالحصول على تراخيص الاستيراد والتصدير وعلى الاعفاءات الجمركية .. وقد ادى هذا الى الملاس بعض الشركات المسالية مثل بيت بيروتزى وغيره عام ١٣٤٣ حين عجز ادوارد الثالث ملك انجلترا عن سداد ديونه التى المترضها لتمويل حروبه مع فرنسا ، كما عجز روبير دوق انجو ، ملك صقلية عن سداد ديونه ، لهذه البيوت المالية ، فانتهى الأمر بالملاسها ، والملست معها جموع من صغار المدخرين .

وقد حدثت ثـورة حقيقية فى الفكر الدينى المسيحى فى الانتقال من المعصور الوسطى الى عصر النهضـة الأوروبية .. وكانت الثـورة على مسـتويين :

كانت الكنيسة الكاثوليكية تعلم الناس أن المسال من عرض الدنيا الذى ينبغى على المؤمن الصادق أن يعرض عنه بالزهد والتقشف واحتقار لذات الحياة ومباهجها طلبا للنعيم في الحياة الآخرة .

فأخذ دعاة المذهب الانساني من جهة ودعاة الاصلاح الديني من جهة اخرى يعلمون الناس أن طلب المسال والجمال والمجد والقسوة ليس خطيئة ، بل هو عنوان على كرامة الانسان وشرف الانسان . أما دعاة الاصلاح الديني فقد ذهبوا يجتهدون في تفسير المسيحية ، ليثبتوا خطأ تعاليم الكنيسة الكاثوليكية بتحريم الاقراض والاقتراض بالفائدة بوصفه قائما على الربا الذي حرمه الانجيل على المسيحيين ، ويدعسون العالم المسسيحي ليشارك في استثمارات التمويل بالاقراض والاقتراض ، حتى لا ينفرد يهود العالم بالنظام المصرفي . . فكانت هدده هي البداية الحقيقية لنشأة النظام الراسمالي داخل أوروبا الاقطاعية .

ومن أراد أن يفهم هــذا الوضع على حقيقته فما عليه الا أن يقرأ أو يعيد قراءة مسرحية « تاجر البندقية » (١٥٩٦ ) لشكسبير (١٥٦٤ ــ ١٦١٦ ) ومسرحية « يهودى مالطة » ( ١٥٨٨ ) لمــارلو ( ١٥٦٤ ــ ١٥٩٣ ) .

ففى « تاجر البندقية » ، التى اقتبس شكسبير موضوعها عن رواية قصيرة لكاتب ايطالى اسمه جيوفانى فيورنتينو كتبها في القرن الرابع عشر ولكنها نشرت في ١٥٦٥ ، نرى تاجرا مسيحيا يقترض من مرابى يهودى مبلغا ضخما من المال لتمويل تجارته مع موانى العالم الخارجى ولكن سفنه تغرق في البحر فيفلس ويعجز عن السداد في الموعد المحدد ، وقسد كان القرض مشروطا بشرط جزائى جهنمى ، وهو اقتطاع رطل من لحم المدين اذا تخلف عن السداد . فلما أحيل الأمر لدوق البندقية أمر بتنفيذ العقد بحذافيره ، ولكن محامى المدين أنقذ الموقف في اللحظة الأخيرة لانه اشترط أن يقتطع اليهودى الدائن من جسد المسيحى المدين رطسلا من اللحم دون أن يسفك قطرة واحدة من الدماء ، لأن العقد لم يعطه الحق الا في رطل من اللحم ولم يشر الى حقه في الدماء ، وهكذا أنقذ الموقف .

ولضمان انتظام هـذه الحركة المسالية والتجارية النشطة كان لابد من انشاء نظام تانونى مدنى محكم وصارم ومستقر فى غلورنسا وغيرها من المدن الايطالية المشتغلة بالتجارة لحماية الحقوق ولتحسديد الواجبات بين المولين والتجار ، ونظام دقيق لتوثيق الملكية وعقود التمويل والتبادل التجارى ، كما نجد فى حكاية المصول شسيلوك والتاجر إنطونيو فى «تاجر البندقية » .

كذلك كان هناك نظام سياسى المتصادى اجتماعي يرتب توزيع السلطة ومصادرها .

### ففي القرن ١٢ كانت هناك ست نقابات حرفية كبرى في فلورنسا هي :

- ١ ــ نقابة القضاة والموثقين .
- ٢ ــ نقابة البنكيرات والصيارفة .
- ٣ ـ نقابة الاطباء والصيادلة والعطارين .
  - ٤ نقابة صناع المسوجات الصوفية .
  - ٥ نقابة صناع المنسوجات الحريرية ٠
    - ٦ نقابة الفرائين وصناع الجلود •

#### وفي القرن ١٣ ظهرت خمس نقابات اخرى للفنون والصناعات :

- ١ نقابة الجزارين .
- ٢ \_ نقابة صناع الأحذية .
  - ٣ نقابة الخدم .
- إ ـ نقابة البنائين ونجارى الأبواب .
  - ه ــ نقابة تجار الملابس .

### ثم ظهرت تسع أو عشر نقابات للمهن الصفرى ، وهي تشمل:

- ١ ــ نقابة أصحاب الخمارات وتجار النبيذ ٠
  - ٢ ـ نقابة أصحاب الفنادق .
  - ٣ نقابة تجار الملح والزيت والجبن .
    - ٤ نقابة الدباغين .
    - ه نقابة صناع السلاح .
    - ٦ نقابة صناع الأقفال .
      - ٧ ـ نقابة الحوذية ٠
    - ٨ نقابة نجاري الأثاث .
      - ١ ـ نقابة الخبازين .
    - وبهذا بلغ مجموع النقابات ٢١ نقابة .

وكان يحكم غلورنسا نقباء هذه المهن والحرف وقيادات النقابات ، الما الحرف الصغرى فكان لا يمثلها الا رؤساؤها ، وكان من حق كل هولاء الاشراف على تطبيق القوانين ومراقبة الغش التجارى والصناعى ومراقبة الكيف والاستعار ومقاييس الانتاج ، . . النح . وفرض الغرامات على المخالفين ، بل ومقاضاتهم ومقاضاة اصحاب النشاط غير المشروع كالربا الذى كانت تحرمه الكنيسة ، ومنهم كان ينتخب قناصل المدينة او مستشاروها وقضاتها ، كما كان ينتخب منهم المجلس الحاكم الدن يسمى « السنيورية » ، وكان أصحاب البيوت المالية مقيدين عادة فى اكثر من نقابة فسوق قيدهم فى نقابة البنكيرات والصيارفة ، وكانوا بقوة المال هم حكام غلورنسا الحقيقيون ،

اما من الناحية السياسية نقد كان تمزق المدينة الى حزبين منذ القرن 17 : حزب « البيض » المعروف « بالجيبلين » وهو الموالى الألمان ، وحزب السود المعروف « بالجويلف » الموالى للفرنسيين ، وكان بابوات روما يعادون اباطرة الجرمان ويطلبون القروض من البيوت المالية في غلورنسا لحاربتهم ، كذلك كان شارل دوق انجو ( اخو لويس التاسع ملك غرنسا ) يطلب من غلورنسا القروض لكى يمول حروبه لانتزاع نابولى وصقلية من ايدى الأباطرة الجرمان ، وفي ١٢٦٦ إنتصر حزب « الجويلف » ( السود ) ، ثم تجددت الحرب الأهلية في ١٣٠٠ ، غانتصر السود مرة اخسرى ، وانتهت بنفى العرب الأهلية في ١٣٠٠ ، غانتصر السيود مرة اخسرى ، وانتهت بنفى العرب المعائلات المصرغية الكبرى الموالية للبيض كأسرة بورتينارى ، وهى اسرة بياتريس صاحبة دانتى ، وسيطرت على غلورنسا البيوت المالية الموالية للسود ،

وفى نهاية القرن ١٣ استفاد تجار فلورنسا من افسلاس تجار المدن المجاورة ولاسيما البندقية ، وبعد ان استولت شركات السود المالية على فلورنسا نشأت فيما بينها منافسات ضارية أدت الى افلاسها الواحدة بعد الأخرى، وكان أبرز انهيار هو انهيار اسرة سكالا عام ١٣٢٦ ، ودرءا لهذا الخطر لجأت البيوت المالية الكبرى مثل بيت باردى وبيت بيروتزى الى التفاهم بدلاً من التنافس فتكدست في أيديها الثروات ، وانتفع من هسذا صغار المدخرين الذين كانوا يودعون مدخراتهم عند هذه الشركات المالية لاسستثمارها في التجارة الدولية ، وقسد افلس بيت بيروتزى وبيت باردى في ١٣٤٣ لعجز ادوارد الثالث وروبير دوق انجو عن سداد ديونهما لهما ،

وبعد هــذه الافلاسات ، كان الطاعون الرهيب الــذى حصد ثلثى سكان فلورنسا بين ١٣٤٨ و ١٣٥٠ فانخفض عددهم من ١٢٠٠٠٠ نسمة الى ٠٠٠٠٠٠ نسمة .

ورغم هذه الكوارث عاد النشاط المصرفى الى سابق عهده ، فظهرت بيوت مالية جديدة كان اهمها بيت البرتى وريتشى واستروتزى والبيتزى وسودرين وجواردى ومديتشى ، واخذ هــؤلاء يدمر بعضهم بعضا بالمنافسة وبلعبة السياسة ، وبرز بينها بيت البرتى لأنه أصبح بنك البابا ، وسبب الملاس بيت جواردى فى ١٣٧٠ – ١٣٧١ ، كما حاول تدمير بيت ريتشى وبيت البيتزى ، ولكن هزيمة آل البرتى سياسيا انتهت بنفيهم من فلورنسا ،

كان فى فلورنسا عام ١٣٧٠ بين ١٥٠ و ٢٠٠ اسرة من بيوت المال والاعمال يبلغ أفرادها بين ١٠٠٠ و ١٥٠٠ رجل يشتغل فعلا بالتمويل والتجارة على نطاق واسع ، وبعد نحو خمسين سنة أى فى ١٤٢٧ كانت فى فلورنسا ١٠٠ اسرة تملك ربع ثروة المدينة ، وهو سدس ثروة المليم توسكانيا كله ( وعاصمته فلورنسا ) .

كانت اقدم اسر في غلورنسا هي باتزي ودوناتي وباردي و ثم استجدت اسر مديتشي والبرتي ولاندو في النصف الثاني من القسرن ١٤ ، وكذا اسرتا روندينيللي وكابوني و وكان المجلس الحاكم (السنيورية) هو مسرح الصراع على السلطة في غلورنسا وكان البنكيرة الجدد يشجعون ثورات الفتراء وصغار الحرفيين لانتزاع حق تكوين النقابات من السنيورية للمشاركة غيها بممثلين ، وبهذا تبلور في غلورنسا حزب جديد يسمى «البوبولاني »، اي «الشعبي » ولكن كبار البنكيرة ورجال الأعمال استطاعوا أول الأمر ان يخضعوا هذا التيار الشعبي ، وبين ١٣٤٣ و ١٣٦٠ حكم بالاعدام على خمسة من آل مديتشي كما نغى الكثيرون ،

ثم نجحت ثورة صغار الحرفيين أول الأمر في ١٣٧٨ ، ولكن ممثلى البورجوازية بطشوا بالثورة في ١٣٨٨ ونفوا زعماءها الثلاثة ومنهم سلفسترو مديتشى وأعدموا زعيمها جورجو سكالى .

وكان آل مديتشى أصلا من أبناء البورجوازية المتوسطة ، نقد كانت الحصة المفروضة عليهم فى القرض الوطنى لا تتجاوز ٣٠٤ فلورينات في عام ١٣٦٤ بينما كانت الحصة المفروضة على آل استروتزى ، وهم من كبار البنكيرة ، ٢٠٦٢ فلورين .

أما مؤسس الثروة الحقيقى في اسرة مديتشى فهو جيوفاني مديتشى المتوفى عام ١٣٦٠ – ١٤٢٩ ) الذي اشتهر مثل أبيه الميراردو مديتشى ، المتوفى عام

۱۳۱۳ ، باسم « بیتثی » ، وهو اسم یهودی معروف فی فلورنسا ، ربما کنایة عن بخله الشدید . وعندما مات فی ۱۶۲۹ ترک ثروة قدرها ۱۸۰٫۰۰۰ خلورین ، بحسب تقدیر لورنزو دی مدیتشی لترکة والد جده ، وکانت لمصرفه فروع فی فلورنسا وروما وفینیسیا ( البندقیة ) ونابولی وجایتا . وکان قد بدد أعماله بمبلغ ۱۵۰۰ فلورین هی دوطة زوجته .

وقد عثر على ثلاثة دفاتر حسابات لأسرة مديتشى عن الفترة من ١٣٩٧ الى ١٤٥١ ، وبفحصها تبين منها أن جيوفانى مديتشى كانت لديه حسابات تحمل أرقاما سرية ، على طريقة الحسابات السويسرية ، ترمز الى ودائع الكرادلة وكبار رجال الكنيسة وكبار الضباط وكبار الموظفين والاعيان .

وكان هناك حظر على أفسراد أسرة مديتشى بشأن تقلد المناصب العامة منذ قلاتل القرن الرابع عشر ولكن جيوفانى « بيتشى » أصبح منذ ٢٠١ عضوا فى الهيئة الحاكمة ، فانتخب عضوا فى السنيورية وساير سياسة كبار الراسماليين التوسعية التى كانت تعمل على مد تخوم جمهورية فلورنسا وضم ميناء بيزا اليها لكى يكون لفلورنسا ثغر تتاجر منه مع المعالم الخارجى بدلا من اعتمادها على موانى ايطاليا المستقلة أو التابعة للغير مثل فينسيا وجنوا ونابولى ، وبهذا أصبحت جمهورية فلورنسا فى مثل قسوة فينيسيا وميلان ونابولى ، وأصبحت قادرة على التصدى للخطر الفرنسى ، خطر دوقات أورليان الطامعين فى ميلان .

هذه كانت بدایات اسرة مدیتشی التی سرعان ما أصبحت أغنی اسرة فی اوروبا ، علی الاقل من حیث المسال السائل ، بفضل مواهب كوسیمو « بیتشی » جد لورنزو دی مدیتشی عام ۱۹۵۰ كانت أوروبا كلها ، من لندن الی استانبول ، تتحصدت عن ثراء آل مدیتشی الخصرافی ، "

وهكذا ورث لورنزو دى مديتشى المسال عن اسسلافه ، ولكنه أضاف اليه شيئا لا يشترى بالمسال خلد اسمه وجعله علما من أعسلام عصر النهضة الأوروبية ، ألا وهو رعاية الفنون والآداب والفكر الفلسفى بوجه عسام .

اذا كان جيونانى مديتشى ( ١٣٦٠ – ١٤٢٩ ) ، وكنيته بينشى ، أول من وضع اساس ثروة آل مديتشى وأول من اسس بنك مديتشى عام ١٣٩٧ ، فان ابنه كوسيمو مديتشى ( ١٣٨٩ – ١٤٦٤ ) ، وكنيته أيضا بيتشى ، هو البانى الحقيقى لامبراطورية مديتشى المالية ولهيبتها الاجتماعية ولنفوذها السياسى الخطير في فلورنسا .

وقد ظل بنك مديتشى فى عهده ينمو وينمو باطراد بين ١٣٩٧ و ١٤٥٥ حتى بلغ قمة مجده واوسع مداه ، وكان مركزه الرئيسى فى فلورنسا ، وكانت له فروع فى ميلان وبيزا والبندقية ونابولى وروما داخل ايطاليا وفروع اوروبية فى جنيف وليون والمنيون وبروج ولندن ، وكان له مراسلون منتشرون فى حوض البحر المتوسط من أسبانيا الى الشام، رغم أنه لم تكن له فروع خارج اوروبا ، كذلك كان بنك مديتشى يملك مصنعين كبيرين ، احدهما للمنسوجات الصوفية والآخسر للمنسوجات الحريرية .

وبعد ١٤٥٥ بدا بنك مديتشي يضمر درجة درجة في عهد بييرو بن كوسيمو ( ١٤١٦ — ١٤٦١ ) ثم بدا يواجه متاعب مالية رهيبة في عهد حفيد كوسيمو وهو لورنزو دي مديتشي ( ١٤٥٠ — ١٤٩١ ) ، الشمهير « بلورنزو الماجد » ( « إل ماجنفيكو » وهو لقب كان يطلق على أعيان المدن الايطالية في ذلك الزمان ، كما نقول نحن مثلا « الوجيه » فلان أو « معالى » فلان ، ولكن اللقب لازم لورنزو بالذات حيا وميتا ) . . ولم يكن لورنزو يهتم بالبنك الا كارها ، بل كان ينظر الى بنك مديتشي على انه مجرد اداة سياسية لتوطيد سلطانه في فلورنسا وخارج فلورنسا . وبالفعل أخهد البنك يضمر بعد ١٤٧٨ .

ولم يبن الجد كوسيه و امبراطورية المديتشى المالية فحسب ، بل بنى أيضا سطوتها السياسية داخل فلورنسا ، ورغم انه لم يتقلد سلطة رسمية خاصة فقد كان يسيطر بقوة المال وبشبكة اتصالاته وبمناوراته السياسية على كل صغيرة وكبيرة في جهاز الحكم ، وجعل اسرة مديتشى هى الاسرة الأولى واقوى اسرة في فلورنسا رغم أنها كانت اسرة محدثة النعمة تفتقر الى الحسب والاعراق .

وحتى موت جيونانى فى ١٤٢٩ ، بل وحتى اصبح كوسيمو الشخصية الأولى فى غلورنسا ، كان آل مديتشى يحسون بأن شيئا ما ينقصهم وهو شرف المحتد ، ولسذا فقد اهتموا لقرن كامل بتشجيع المؤرخين وكتاب السسير والمشتغلين بالأنساب ليبتكروا لهم انسابا محترمة ، ودابوا على رعاية الفنانين والأدباء والمفكرين ليذيع صيتهم فى الآفاق ، واشتغلوا بالسياسة اشتفالا عنيفا ليعوضوا بالسلطة السياسية عن اهتسزاز مركزهم السذى لم يكن يستغد أولا لغير المسال .

كل هــذا بدأه كوسيمو دى مديتشى ، جد لورنزو ، فهو قد بسط رعايته على الفنان المصور العظيم فرا انجيليكو وعلى الفنان المصور العظيم فرا ليبوليبى وعلى الفيلسوف الأفلاطونى مارشيليو فيتشينو وعينه مؤدبا لحفيده لورنزو .

كانت غلورنسا فى زمن جيوفانى وكوسيمو جمهورية تحكم مساحة واسعة من شمال اقليم توسكانيا ( . . . را ا كيلو متر مربع ) ، ولكن هذه الدويلة الجمهورية كانت تحكمها أوليجاركية صغيرة العدد من المولين والتجار بقيادة عائلة البنكير البيتزى التى احتكرت السلطة السياسية فى فلورنسا . وقد حاول جيوفانى كسر هسذا الاحتكار ، فلم ينجح الا جزئيا ، واتم عمله كوسيمو مديتشى بمناوراته فنفى آل البيتزى ، وبذلك سيطر آل مديتشى على الحكم فى فلورنسا تماما طوال قرن كامل .

#### كان نظام الحكم يقدوم على ركنين :

الديمتراطية المباشرة ، حيث كان كل المواطنين يجتمعون في السحوق في هيئة «برلمنتو» اى برلمان شمعبى . وهيئة الأوليجاركية الحاكمة ، وهي مكونة من البنكيرة وكبار التجار وتسمى «رجيمنتو» ، متمثلة في مجلس المائة والمجلس الحاكم أو « السنيورية» ، وكان همذا المجلس يتكون من ثمانية اعضاء يتخبون بالقرعة ويتجدد انتخابهم كل شهرين منعا لاستمرار السلطة في اسرة بعينها ، وكأنها الحكم تقاسم أسلاب أو استعراض وجاهة . فأنشأ كوسيمو مجلس المائة من اعضاء موالين لاسرة مديتشي وجعل همذا المجلس يختار مجلس السنيورية بالانتخاب لا بالقرعة ، وبهذا ضمن استقرار الحكم في أيدى أنصار آل مديتشي ، لأن القرعة تفتح باب التغيير وانتقال السلطة الى الاسر المنافسة . وقد اتهمه اعداؤه باقامة دكتاتورية في البلاد .

وكانت سياسة آل مديتشى الدائمة تقوم على تدعيم الحلف الايطالى الذى يضم فلورنسا وميلان ونابولى ، وكانوا يعتمدون على جنود ميلان لتحمى فلورنسا من جنود البندقية وفيرارا . فلما سقطت القسطنطينية في يد محمد الثانى في ٢٩ مايو ١٤٥٣ دعا البابا نقولا الخامس فلورنسا وميلان والبندقية وروما ونابولى الى توقيع معاهدة عصدم اعتداء في لودى عام ١٤٥٥ مدتها ٢٥ سنة . وكان ذلك في عهد كوسيمو مديتشى .

وقد تسلم كوسيمو بنك مديتشى بعد وماة أبيه جيوفانى فى ١٤٢٩ فجعل فرع روما هو بنك البابا والكرادلة والحجاج من زائرى الفاتيكان ، فكان يتلقى ودائعهم كما كان يتلقى الأمسوال التى يدفعها المؤمنون للبابا مقابل صكوك الغفران والتبرعات التى كان يدفعها بعض المؤمنين لاشمعال الحروب الصليبية من جديد! وكان كوسيمو دائم الحرص على توطيد صلاته بالكنيسة، وقد زاد من هيبته فى فلورنسا أنسه استضاف يوحنا الثالث الباليولوجى المبراطور بيزنطة وجوزيف بطريرك القسطنطينية ويوجين الرابع بابا روما مع مئات من اتباعهم عندما التقوا فى فلورنسا لعقد مجمع مسكونى عام ١٤٣٩ مئات من اتباعهم عندما التقوا فى فلورنسا لعقد مجمع مسكونى عام ١٤٣٩

للتقريب بين الأرثوذكسية والكاثوليكية اسستعدادا لمواجهة زحف الأتراك العثمانيين .

وكانت اسرة مديتشى منذ البداية اسرة مثقفة رغم اهتمامها بالمسال ، احسن تعليمها فى الإديرة ، فكان ابناؤها يعرفون اليونانية واللاتينية ، بل والعربية والعبرية ، المسال لورنزو دى مديتشى فقد بدا يتعسلم اليونانية فى ١٤٦١ وهو فى الحادية عشرة من عمره ، ثم تولى تعليمه الفيلسوف فيتشينو داعية الافلاطونية الحديثة ، وكان فيتشينو ( ٣٣٧ ا سـ ١٤٩٩ ) يومئذ فى الحادية والثلاثين من عمره ، ويعمل فى خدمة كوسيمو مديتشى ، وقد تأثر لورنزو بتعاليم فيتشينو تأثرا بالغاحتى ظهر ذلك فى كتاباته الأدبية من شعر ونثر ، فاتبع تقاليد الحب الأفلاطونى الشائمة فى اوروبا منذ الشاعر بترارك وصاحبته لورا ، بل وربما منذ الشاعر دانتى الييجيرى وصاحبته بياتريس ، ومن هدده التقاليسد الاشساعر دانتى الييجيرى وصاحبته بياتريس ، ومن هدده التقاليسد الاشستمال بالحب العسذرى المشالى الرومانسى فون هدده التقاليسد الاشستمال بالحب العسذرى المشالى الرومانسى مدمة او كذبا ، فى الحقيقة او فى الخيال ،

وحين مات الجد كوسيمو عام ١٤٦٤ تجمع اعداء آل مديتشي ليحطموا احتكارهم للسلطة في فلورنسا ، وكان سبيلهم الى ذلك هو الغاء دستور ١٣٦٤ السني وضعه كوسيمو للسيطرة على الحكم بالغاء نظام القرعة في اختيار أعضاء السنيورية ، أى المجلس الحاكم ، وبالفعل الغوا دستور ١٤٣٤ في عام ١٤٦١ ، فأعادوا الدستور الأصلى ، ظنا منهم ان آل مديتشي قد دالت دولتهم بوفاة عميدهم ، وكانت الدعوة الى « برلمنتو » من جميع المواطنين في ميدان السنيورية بسوق المدينة في ٢ سبتمبر ١٤٦٦ ، ففوجيء زعماء المعارضة بأن وجدوا ، ٢٠٠٠ جندى كامل السلاح في ميدان السنيورية يتقدمهم لورنزو دى مديتشي في دروعه ممتطيعا جواده ، وكان لورنزو يومئذ يتتدمهم لورنزو دى مديتشي في دروعه ممتطيعا جواده ، وكان لورنزو يومئذ فتي في السادسة عشرة من عمره حين دخل اول امتحان للقوة في فلورنسا وخرج منه منتصرا باعادة دستور ١٣٦٤ السذى صاغه آل مديتشي ليسيطروا على الجمهورية من خسلال مجلس المسائة المكون من صنائعهم واعوانهم ،

ولم يحكم بييرو دى مديتشى ، أبو لورنزو ( ١٤٦٦ ــ ١٤٦٩ ) غير ثلاث سنوات بعد موت أبيه كوسيمو . لقد انتهت الجمهورية فى فلورنسا وحلت محلها « الامارة » ، لأن لورنزو دى مديتشى ظل سيد فلورنسا ثلاثا وعشرين سنة ، بين ١٤٦٩ ــ ١٤٩٠ . وعند موت بييرو ترك مداليات وكاميهات قيمتها ٢٥٧٠ فلورين ، وفازات فنية قيمتها ٥٨٠٠ فلورين ، وفضيات قيمتها ٢٠٠٠ فلورين ، وتحف نادرة مثل قرن وحيد القرن الذى قدرت قيمته بمبلغ ٣٠٠٠ فلورين .

هذا ما ورثه لورنزو دى مديتشى وقد اضاف اليه شديئا كثيرا . كذلك ورث لورنزو عددا هائلا من القصور في المدينة وفي الريف ، داخل امارة فلورنسا وخارجها ، بما في هدفه القصور من سجاجيد وطنافس فاخرة وتحف للزينة مشعولة بالذهب والفضة ، وفضيات واثاث قل نظيره في قصور الأمراء ، واسطبلات عامرة بكرائم الخيل ، اسا اللوحات الفنية والتماثيل والتحف الأثرية فهي لا تقدر بثمن ، كان هناك قصره في فيا لارجا ، وقصره في كاريجي وقصره في فيزولا وقصره في المعمار ، وهذا الأخير بناه وفقا لذوقه في المعمار .

كذلك كان ما ورثه لورنزُو وما اقتناه من العزب يبلغ عددا مهولا . ففى كاريجى وحدها كان يملك ٢٧ حقلا ومعصرة عام وغاته . وكان نموذجا للأمير الذى تخيله مكيافيللى فى شخص سيزار بورجيا مع بعض الفوارق الهامة . . وهى انه كان يستعمل ذهب المعز اكثر مما كان يستعمل سيفه ، ومع ذلك فقد كان لا يتردد فى البطش بأعدائه كلما استدعى الأمر ذلك .

ورغم اضمحلال بنك مديتشى تدريجيا فى اواخر عهد جده كوسيمو ، كان لورنزو لا يزال من اغنى اغنياء اوروبا ، ولم تكن ثروته فى بنك مديتشى وحده ، وانما كانت ثروته الحقيقية التى ورثها واقتناها تتمثل فى مجموعات لا تقدر بثمن من اللوحات الفنية ومن التحف الاثرية والمخطوطات النادرة والكتب المخطوطة ، وغير ذلك من ادوات الزينة والترف والخيول الكريمة التى تعمر بها قصور الكبراء ،

وفی ۱۶۲۵ قسدر أبوه بیرو جواهر نساء الاسره ، من فرع بیرو دی مدیتشی وحده ، بمبلغ ۱۲۰۰ فلورین ، ومعها خواتم قیمتها ۱۹۷۲ فلورین و ولالیء قیمتها ۱۱۵۲۳ فلورین ، وزیوت وغابات للصید واراضی بسور . وکانت له عزبة فی زمام بیزا ، فقد کان لورنزو مهتما بشراء العزب خارج فلورنسا وفی کل مکان من ریف توسکانیا لیدعم نفوذه السیاسی .

ومن اراد أن يكون فكرة تقريبية عن ثروة لورنزو « الشخصية » المنقولة خارج مصرفه وقصوره وأطيانه ولوحاته وتماثيله وخيوله . . الخ. ، فيكفى أن يعرف أن « الفلورين » كان عملة من ذهب عيار ٢٤ قيراطا ، سكت لأول مرة في ملورنسا عام ١٢٥٧ وكانت زنتها ٣ جرامات و ٣٦٨٥ من ١٠٠٠٠ من الجرام . وقد سكت البندقية على غرارها في ١٢٨٤ « الدوقية » وكانت لها نفس مواصفات الفلورين في الزنة والعيار . ومن قبل كان هناك الصولدي الذهبي الروماني السذى سكه الامبراطور قسطنطين عام ٣١٢ وكانت زنته الذهبي الجرام من عيار ٢٤ ، وقد استمر اصداره في بيزنطه حتى سقوط

القسطنطينية عام ١٤٥٣ ، وكان يسمى « البيزنطى » ، ولكنه اختفى نهائيا من اوروبا الغربية بعد شرلمان ، اما خلفاء بنى امية فقد سكوا نظيرا الصولدى الرومانى فى دمشق وبغداد سموه « الدينار » وكانت زنته ٢٥٫٥ من الجرام الذهب الخالص اى عيار ٢٤ . ( وقد اختفت العملة الذهبية من غرب اوروبا بعد شرلمان وحلت محلها العملة الفضية المسسماة « دنيير » denier وزنته ، ارا من جرام الفضة الخالصة ، والجنيه او الليرة اى الرطل كان وحدة نقدية تعادل ٢٠ صولدى او ٤٤٠ دنيير ، على اساس ١٢ دنيير فى كل سولدى ، وكلمة « دنيير » مشتقة من كلمة « ديناريوس » اللاتينية بمعنى « دينار » ، وقد جرت تخفيضات مستمرة على قيمة الدنيير ، وفى توسكانيا فى القرن ١٣ اصبح الجنيه يساوى ١٩٠٢ جرام من الفضة الخالصة ) . وبطبيعة الحال كل هذه الأرقام لا معنى لها الا منسوبة الى القاوة الشرائية ، وهى فى تغير دائم .

لم يكن لورنزو دى مديتشى يستخدم بنك مديتشى لتنمية ثروته فقد كان لديه منها الكثير ، وانها كان يستخدمها لتدعيم قوته السياسية فى الداخسل والخارج ، فمثلا لم يكن لبنك مديتشى فرع فى نابولى منذ اغسلاق ذلك الفرع فى ١٤٢٦ ، فأسس لورنزو فى نابولى فرعا فى ١٤٧١ ، لا لاسباب تجارية ، ولكن لتدعيم التحالف بين فلورنسا ونابولى ، وكانت مهمة هسذا الفرع الأولى اقراض ملك نابولى ونبلائه رغم سوء سمعتهم فى أوروبا كلها بأنهم لا يسددون ديونهم ،

وكان بنكيرات فلورنسا جميعا يعرفون منذ المسلاس بيت باردى وبيت بيروتزى الحكمة القسائلة بإن بداية الخسراب المسالى هى اقراض الملوك والأمراء ، ومع ذلك فقد اقرض بنك مديتشى ، فرع بروج ، دوق بورجونيا الذى امتنع عن السداد . كذلك أقرض بنك مديتشى ، فرع لندن ، ادوارد الرابع ملك انجلترا لتمويل حرب الوردتين (بين أسرة يورك وأسرة لانكاستر )، فلما خلع ادوارد الرابع عن عرشمه عام ١١٤٠٠ ضاعت الديون ، وبالمثل فان غرع ميلان أقرض دوق ميلان أموالا ضسخمة . ولكن دوق ميلان ماطل فى السداد ، قيل ليفرض تحالف فلورنسا سميلان على لورنزو دى مديتشى ، ورغم كل ذلك لم يمنع هسذا لورنزو من اعادة تأسيس فرع نابولى ، لانه ورغم كل ذلك لم يمنع هسذا الورنزو من اعادة تأسيس فرع نابولى ، لانه

وبالفعل فقد اثمرت هذه السياسة . . فحين تآمرت عائلة باتزى على اغتيال لورنزو دى مديتشى وأخيه جوليانو فى كاتدرائية فلورنسا عام ١٤٧٨ ، بالتواطؤ مع البابا سكستوس الرابع السذى طوقت قواته فلورنسا لتنقل

السلطة من آل مديتشى الى آل باتزى بمجرد اتمام الاغتيال ، قتل جوليانو ونجا لورنزو بجرح فى عنقه ، وتحرك انصار لورنزو فاحبطوا المؤامرة بقوة السلاح ، واعدم عشرات من الأعيان والاساقفة والقواد وأكثر من مائة من أتباع عائلة باتزى واعتقل الكاردينال رياريو المبعسوث البابوى ثم أعيسد الى روما .

ولم ينجل الخطر تماما رغم التفاف الشعب حول لورنزو لأن البابا اصدر عليه قرار الحرمان . وكان هناك خطر الغزو الخارجى ، فانضم جيش نابولى الى جيش البابا سكستوس الرابع ، وانضمت جيوش البندقية وميلان وغرارا الى جيش فلورنسا .

وما أن بلغ نبأ محاولة الاغتيال حتى ارسلت ميلان ثلاثة آلاف فارس لنجدة لورنزو . ولم يكن هــذا التضامن الصادق الا نتيجة لداب لورنزو على توطيد صلاته بالأمراء في الخـارج بالتراسل والهدايا والمجـاملات في المناسبات وبتوفير القروض لطـلاب القروض ، وكان يتراسل مع سلطان تركيا وسلطان مصر .

كان آل مديتشي اشبه شيء بقبيلة صغيرة داخل غلورنسا ، وفي تعداد ١٤٢٧ كانت تضم ٣٣ فرعا أو اسرة مستقلة أي نحو ١٤٠٠ شخص مترابطين ترابطا قويا بالاضاغة الى الانسباء والاقرباء والاصدقاء والاتباع وعملاء البنك ، مما جعل آل مديتشي اقوياء عددا . كذلك كان لورنزو يأسر الناس بخدماته غيوظف المستوظفين ويرفع النفي عن المنفيين ويتوسط لتخفيف عقوبات القانون العام ويحاول أن يتودد الى الكنيسة ، وكان لورنزو يدرك قيمة التأييد الجماهيري ، فكان دائما يدافع عن الطبقات الشعبية وعن يدرك قيمة التأييد الجماهيري ، فكان دائما يدافع عن الطبقات الشعبية و ولذا الفقراء ببيعهم القمح من مخازنه في أيام القحط بأقل من سعر السوق ، ولذا المقد كان طاغية شعبيا ، طغيانه من نظامه السياسي الذي ركز سلطة الحكم في يديه وشعبيته من التفاف الجماهير من حوله .

وقد زاد من قسوة لورنزو دى مديتشى زواجه من كلاريس اورسينى عام ١٤٦٨ وهو في سن الثامنة او التاسعة عشرة . وقسد كانت كلاريس سليلة بيت اورسينى الشسهير في دولة البابوية الغنى بالكرادلة وبالقواد العسكريين وصاحب الصولة في ايطاليا كلها من البندقية الى نابولى بجيوشمه المرتزقة ، فكان هذا الزواج السياسي ، بعد انقسلاب ١٤٦٦ المجهض ، وسيلة لدعم سيطرة لورنزو دى مديتشى على غلورنسا .

عرف عن لورنزو دى مديتشى أنه كان ، على غير عادة معاصريه وأبناء جنسه ودينه ، متسامحا مع اليهود بما جعلهم يعيشون في أمان في فلورنسا .

بل وعرف عنه انه كان حامى اليهود في ايطاليا كلها . وكان دائما يحتكم الى المعتل وضبط النفس ويتوخى الاعتدال الاحيث يتعلق الامر بأمن الدولة .

وقد ترك لورنزو دى مديتشى بعض الآثار الأدبية شمسعرا ونثرا ، بالعامية الايطالية ، وهى آثار لها مكانتها المعروفة فى تاريخ الأدب الايطالى والفكر الايطالى . غير أن شمهرته الأولى جاءت من أنه كان راعى الفنون والآداب والفكر الحر ودعسوة الهيومانزم فى عصر الرنيسانس ومن المؤرخين من يقول إنه ليس هناك أثر فنى واحد من نحت أو تصوير أو عمارة فى عصره الا وكان لورنزو دى مديتشى وراءه .

ونحن حين نتحدث عن فنانى الكواتروتشننو ، اى القرن الرابع عشر في ايطاليا ، من مصورين ومثالين ومعماريين ، انما نتحدث عن معاصرى لورنزو دى مديتشى الذين احاطهم برعايته المباشرة وغير المباشرة وكان له فضل اكتشافهم وتشبيعهم : نتحدث عن المصور المثال فيروكيو ( ١٤٣٥ — ١٤٣٥ ) ، الذى كان اقرب الفنانين الى لورنزو ، والمصور ساندرو بوتيشيللى ( ١٤٦٤ — ١٤٦٠ ) ، والمصور المثال بولايولو ( ١٤٣٢ — ١٤٩٨ ) ، والمصور المثال المعمارى ليوناردو دافنشى ( ١٥١٠ — ١٥١٩ ) الذى كان يكبر لورنزو بعامين ، وميكلانجلو ( ١٤٧٥ — ١٥٦٤ ) الذى جمع بين الفنون التشكيلية الثلاثة ، ويقال ان لورنزو اكتشف موهبته وهو في حداثته ( كان في سن ١٧ حين مات لورنزو ) ، ومثل هؤلاء المصور جورجوني ( ١٤٧٧ — ١٥١٠ ) ، والمصور فرا انجيليكو ( ١٤٠٠ — ١٥٠١ ) بن فرا فيليبو ليپي ( ١٤٠٦ — ١٤٦٧ ) ، وهو مصور أقدر فنا من ولده ، كان يرعاه كوسيمو دى مديتشي مع المصور فرا انجيليكو ( ١٤٠٠ — ١٤٥٠ ) ، كل هؤلاء كانوا من فلورنسا ،

اما رفاییل (۱۶۸۳ – ۱۵۲۰) ، فقد کان من اوربینو وکان معاصرا للورنزو الثانی ، وفیرونز (۱۰۲۸ – ۱۰۸۸) ، کان من فیرونا ، والمصور کرافاجیو (۱۰۷۳ – ۱۲۱۱) ، وهسو من کارافاجیو ، والمثال تشللینی (۱۰۰۰ – ۱۷۸۱) ، کذلك کان المصور آندریا دیل سارتو (۱۶۸۱ – ۱۵۳۰) ، وهو من فلورنسا ، فقد کان طفلا فی عهد لورنزو دی مدیتشی وعاشی وانتج فی عهد لورنزو الثانی .

كذلك قيل ان لورنزو كان اول من خطط شوارع ملورنسا على اساس الخطوط المستقيمة ، وقسد استخدم فيروكيو وبوتيتشيللى وبولايولو لتصميم الأعلام والدروع والشارات وأقواس النصر،وفي انشاء القبور وتجميل القصور والكنائس ، وهو الذي أوصى بأن يدعى بوتيتشيلي الى روما لتجميل محراب السستين في الفاتيكان ، كذلك أوصى ملك المجر وملك البرتغال وملك نابولي

والبابا اينوتشنتو الثامن والكاردينال كاراها وغيرهم كثيرون بدعوة منانى هلورنسا العظام لتجميل الكنائس والقصور ، ولاسيما بولايولو وهيلبينو ليبى.

نجم عن كل ذلك ازدهار عظيم فى كافة الفنون التشكيلية التصوير والنحت والعمارة ، بعد أن مات التصوير والنحت نحو الف عام طوال العصور الوسطى ، ولم يبق من الفنون التشكيلية الا فن العمارة لبناء الحصون والكاتدرائيات ، (الواقع أن احياء فن التصوير بدأ منذ الفنان الايطالى جيوتو، (١٢٦١ — ١٣٣٧)) ،

شيئان جديدان بعثا الحياة في من التصوير وفي النحت بعد الف عام من موتهما في العالم المسيحي' .

الشيء الأول هو أن الفنان المسيحي نتيجة لانتشار الهيومانزم وتمجيد الانسان ، ونتيجة لاحياء ثقافة الجاهلية اليونانية والرومانية ، بسدا يصور أنبياء الكتاب المقدس ومشاهده كما كان اليوناني أو الروماني يصسور آلهته واعمالها بالخط واللون والحجسر ، وقد غزت روح الهيومانزم الكنيسة الكاثوليكية نفسها فقبلت أن يكون الدين موضوعا للفن لتزيين الكاتدرائيات والكنائس والأديرة والقصور بالصسور والفريسكات والرسسوم الحائطية الفيجوراتيف ( اى التجسيدية أو التشخيصية ) ، دون تخوف من عودة الوثنية وعبادة الأصنام ، ولا شك أن هدا ما كان ليتم لولا تأثير المستنيرين من دعاة المذهب الانساني والعلوم الانسانية من أمثال لورنزو دى مديتشي ،

أما الشيء الثاني فهو أن فنان عصر النهضة الأوروبية أصبح لا يجد حرجا في أن يستوحى الأساطير الوثنية ذاتها كما كان يستوحى القصص الديني باعتبار أن الأساطير الوثنية جزءا لا يتجزء من تراثه الثقافي .

خذ مثلا بوتيتشيللى ، كان وسط كل رسومه الدينية وصسور أعسلام عصره يجد مجدا فى أن يرسم لوحة « مولد فينوس » ولوحة « مارس وفينوس » ولوحة « الربيع » ولوحة « بالاس أثينا والقنطور ( الانسان الحصان ) » . . الخ . . ومثله فيلبينو ليبى ، الى جانب ما ترك من لوحات دينية ، ترك أيضا « القنطور الجريح » و « أبولو وبان » و « تضحية اللاوكون » و «لغز الحب» و « لغز الموسيقى » . . المخ . . وفى فيروكيو نجد « حاملة الباقة » .

وقد ورث لورنزو دى مديتشى عن أبيه مائة كتاب فأضاف اليها ألفا كان من بينها كثير من المخطوطات النادرة . وكان له وكلاء ، مثل الاسكاريس ، يشترون له المخطوطات من شرق أوروبا . وقد جمع له الاسكاريس أكثر من

٢٠٠ مخطوط منها ٨٠ مخطوطا لم تكن معروفة من قبل ، وكان لورنزو يكلف الخطاطين المشسهورين في البندقية ونابولي وفيرارا وبادوا وروما بنسخ المخطوطات النادرة ،

وكان جوتنبرج ( ١٣٩٤ ــ ١٤٦٨ ) قد اخترع المطبعة حديثا في ١٤٤٠ وكان اول ما طبعه هو الكتاب المقدس في ١٤٤٨ ، ولكن اوروبا كانت لا تزال في عصر المخطوطات وبدايات الطباعة ايام لورنزو دى مديتشى .

وقد شارك كوسيمو دى مديتشى جد لورنزو ، فى حركة جمع المخطوطات اليونانية واللاتينية لاحياء تراث اوروبا الجاهلى . وكانت فى غلورنسا جامعة تسمى « الاستوديوم » أنشئت منذ أيام دانتى اليجييرى ، وكانت تعلم غيها اليونانيات . وكان بترارك لا يحسن قراءة هوميروس ، ولكن الاهتمام باليونانيات شاع بين المثقفين حتى صار جزءا لا يتجزأ من ثقافة الصفوة نحو . ١٤٠٠ .

وحتى حين دخل كوسيمو دى مديتشى فى صراع مع اساتذة الاستوديوم من دعاة المذهب الانسانى ونفاهم واغلق جامعة فلورنسا ، استمر تعليم اليونانية عند المدرسين الخصوصيين طوال القرنالخامس عشر ، واستمر جمع المخطوطات اليونانية ونسخها ، وقد استطاع كوسيمو أن يجمع من هذه المخطوطات ٢٠٠ مخطوط اشرف الوراق (الكتبى) فسبازيانو على نسخها فى أقل من عامين نحو ١٤٥٠ بمعاونة ٥٥ خطاطا . وبستوط القسطنطينية عام ١٤٥٤ فى أيدى الاتراك العثمانيين فر علماء بيزنطة الى فرب أوروبا ، ولا سيما أيطاليا حاملين معهم كنوز الثقافة اليونانية القديمة .

بل أن البيزنطيين منذ انعقاد المجمع المسكونى فى فلورنسا عام ١٤٣٩ ، جاءوا الى فلورنسا بخلافاتهم الفكرية العميقة ، فكانت منهم شيعتان : شيعة تتبع أرسطو وتضع الله خارج المحون ، وتفترض أن الانسان خلق عاقلا وقادرا على التهييز والاختيار ولذا يمكن حسابه وثوابه وعقابه ، وشميعة تتبع أفلاطون وتضع الله داخل المحون وتفترض أن فى العالم المادى أو الطبيعة روحانية تكسر بحضورها الدائم قوانين المادة وتعطلها .

وقد كان زعيم الأفلاطونية معلما يدعى فليثون تجاوز الأفلاطونية الى الأفلاطونية الى الأفلاطونية الجديدة ، أى فلسفة أفلوطين ، بل وتجاوز أفلاطون فدعا الى فلسفة الهرامزة ونبيها هرمز « المثلث العظمات » ، كما يسمونه . فاستدعى الى القسطنطينية واتهم بالزندقة ، وبعد موته فى ١٤٥١ احرقت بعض كتبه .

واستأنف دعوة غليثون في غلورنسا المفكر الايطالي مارسيلو غيتشينو ( ١٤٣٣ – ١٤٩٣ ) وهو من غلورنسا وكان غيتشينو ابن طبيب كوسيمو دى مديتشي ، وقد جعله كوسيمو مؤدبا لحفيده لورنزو دى مديتشي منت صباه ، وكان اصلا من شيعة ارسطو وليكنه تحول الى الافلاطونية وترجم أفلاطون الى الايطالية ، وأعاد فيتشينو افتتاح « اكاديمية » أفلاطون في قصر كوسيمو دى مديتشي ، مع آخرين من مفكري عصره ، وكان يحتفلون كل ٧ نوفمبر بذكري ميلاد أفلاطون وذكري وفاته ، تماما كما كان يفعل أفلوطين وبورفير ( فرفريوس ) وتلامذة أفلاطون العظام ، فكانوا يجلسون حول مائدة عليها مصباح ، وكان لورنزو الصبي يشارك في هذه الاحتفالات والطقوس ، وبتشسجيع من كوسيمو اصبحت الافلاطونية المديثة هي النورجوازية الأوروبية بالثورة على العقل وبالقلق الوجودي وبرفض المنطق البورجوازية الأوروبية بالثورة على العقل وبالقلق الوجودي وبرفض المنطق الصوري وكل فلسفة تنادي باستقرار قوانين الوجود واستقرار العلاقات بين البشر على غرار ما كانت تفعل الارستقراطية .

ولمسا بلغ لورنزو دى مديتشى مبلغ الشسباب ، اصدر قرارا فى ٢٢ ديسمبر ١٤٧٢ بنقل جامعة غلورنسا القديمة (الاستوديوم) الى بيزا ، ثانى مدن اقليم توسكانيا ، وعين نفسه احد خمسة اعضاء فى مجلس الجسامعة لتصريف شئونها ، كل ذلك مع اتصال رعايته لأكاديمية غلورنسا التى كان يراسها غيتشينو . وقد أنفق لورنزو على الجامعة وعلى الأكاديمية الكثير من ماله الخاص .

أما أعمال لورنزو دى مدينشى فهى بالايطالية ، فهو لم يكتب شيئا باللاتينية ، وهى ديوان « أمبرا » ، وديوان « غابسات الحب » ، وديوان « اغانى الرعاة » . وقد استوحى فى هدفه الدواوين اسساطير اليونان والرومان ، وأشعار أوفيد وستاتيوس . وله أيضا ديوان « المجادلات » ( ١٤٧٣ ) ، الذى يسمى أحيانا ديوان « الملك المالح » .

وديوان « المجادلات : أو الملك الصالح » قصيدة مطولة من سستة اقسام ، حيث يسمى الشاعر نفسه « لورو » أى صاحب الغار ، ونجده يفر من مضايقات المدينة ويعتزل فى الريف ، حيث يلتقى بالراعى الفيو . وفى الحوار نسمع حديثا عن مباهج المدينة ومساوئها ، وعن مباهج الريف ومساوئه ، دون أن نخرج بنتيجة محددة ، وفى القسم الثانى الى الخامس من هذه القصيدة نجد الفيلسوف فيتشينو ينضم الى الشاعر والراعى ، ويشترك الثلاثة فى حوار فلسفى حول معنى السعادة الحقيقية فى الحياة .

وفي هذا الحوار نسمع فيتشينو يقول ان السعادة المادية زائلة ، لأن القوة والصحة والجمال كلها اشياء زائلة . اما السعادة الروحية فهى نوعان : سعادة مستمدة من الحواس ، وهذه زائلة . وسعادة مستمدة من العقل ، وهذه دائمة ، والسعادة العقلية نوعان : فطرى ومكتسب والفطرى ارقى من المكتسب . والفضائل المكتسبة نوعان : عملى وتأملى ، والتأملى أرقى من العملى . الفضائل التأملية هي التي تؤدى الى السعادة الحقيقية ولبلوغها يجب فصل الروح عن المادة ، والسعادة الحقيقية هي في تأمل الله ، وهذا التأمل يحتاج الى الارادة والى الحب . فإلوازنة بين الريف والمدينة عبث في عبث ، لأن سلام النفس يأتى من السمو الذاتي سواء اكنا في الريف او في المدينة . وقد كان هذا الديوان مجرد اصداء لرسالة كتبها فيتشينو « في السعادة » ، وليكن بلغة غنائية تعطيه طعما خاصا وقيمة خاصة .

كذلك اكتشفت حديثا (في ١٨٦٤) في ارشيف دولة فلورنسا مخطوط روايتين قصيرتين يظن أن لورنزو دى مديتشى كتبهما عام ١٤٧٠ ، وهما رواية « يعقوب » ورواية « جينرفا » . والروايتان من نوع « ديكاميرون » بوكاشيو .

وموضوع « يعقوب » هو ان شابا من فلورنسا اسمه فرانشسكو كان يدرس في سيينا عشق فتاة اسمها كاساندرا ( ٢٥ سنة ) متزوجة من تاجر مسن ثرى عمره ٨٠ سنة . وابتكر فرانشسكو حيلة تجعله يعاشر كاساندرا بموافقة زوجها ، فاتفق مع غانية أن تعيش معه على أنها زوجته ثم تغوى الغانية التاجر العجوز ، وبعد ذلك تتظاهر بالندم وبرغبتها في التكفير ، وتقنع الغانية العجوز بنفس الشيء ، ويعترفان أمام قس فرانسسكاني متواطؤ فيدل القس الناجر على طريق التكفير ، وهو أن يسمح التاجر للشاب فرانشسكو أن يضاجع زوجته ، وهكذا ينتقل الشاب الى منزل التاجر العجوز ليقيم معه ! .

اما رواية « جينرفا » فيسيطر عليها اسلوب بترارك فى الحب العذرى: جينرفا فتاة عمرها ١٥ سنة تعيش فى قصر أبيها فى بيزا ، واسم أبيها جريفى ، ويعشقها شاب اسمه لويجى من أسرة لانفرانكى العريقة ويدخل لويجى بيت الفتاة عن طريق صديق له اسمه مافيو جريمالدى ، ويتوقف المخطوط بعد أن يقتحم الشاب غرفة محبوبته الجميلة ، وهنا تبدأ التنهدات والعبرات الساخنة وعهود الحب الملتهب بالاسطوب الشاعرى الذى استقر فى أدب فلورنسا منذ دانتى فى ديوان « الحياة الجديدة » وبترارك

في « الأغاني » ، وهو « الأسلوب الحسلو الجديد » كما كانوا يسمونه في انتقال التعبير الأدبى من اللاتينية الى عاميتها الإيطالية .

وربما كان ادب لورنزو دى مديتشى ادبا من الدرجتين الثانية أو الثالثة، ولحن الذى لا شحك فيه أن لورنزو كان حلقة هامة فى تاريخ حركة الرنيسانس بفضل رعايته للفنون والآداب فى عصره ولتراث اليونان والرومان القدماء وكافة ما يسمى العلوم والدراسات الانسانية ، وكذلك بفضل رعايته لجامعة بيزا وحمايته لحرية الفكر ، فهو الذى فتح قصره للمفكر بيكو ديللا ميراندولا وحماه من غضب البابا ، كما فتح قصره للمفكر فيتشينو ومريديه من مجددى مدرسة الافلاطونية الحديثة فى عصر النهضة الأوروبية .

لقد كان لورنزو دى مديتشى رغم كل دعاواه بزوال المسادة وبخداع الحواس عاشمقا للحياة وللجمال ولمجد الانسان .

•••

### سافونارولا SAVONAROLA ۱٤٩٨ – ١٤٩٢

# 0

## المشيوقراطي الأول

□ اقترن عصر النهضة الأوروبية بحركة متميزة فيه تعرف بحركة الاصلاح الدينى . وكانت حركة الاصلاح الدينى حركة احتجاج على تعاليم الكنيسة الكاثوليكية وممارسات باباواتها وكرادلها ورجالها من جهة وحركة احتجاج على الدعوة الانسانية أو المذهب الانساني ( الهيومانزم ) من جهة أخرى .

وكان اول من بدا حركة الاصلاح الدينى فى ايطاليا راهب اسمه سافونارولا من مدينة فيرارا ، وكان من نقائض الأمور ان هذا الراهب الذى كان يبشر « نظريا » بنفس التعاليم التى تبشر بها الكنيسة الكاثوليكية كان اكبر مندد بفساد هذه المؤسسة الدينية فى زمانه وباقبالها على الدنيا بدلا من تجردها لعبادة الله وتفرغها للعمل الصالح . بل ولقد أتهم سافونارولا السكنيسة الكاثوليكية بالجاهلية والوثنية لاهتمامها بالطقوس والشعائر أكثر من اهتمامها بالروحانيات ، ولاهتمامها بعلوم القدماء وآدابهم وغنونهم أكثر من اهتمامها بالانجيل .

وبمثل هذه الضراوة هاجم سانونارولا العطوم والآداب والمنسون الدنيوية ، وهاجم الفلاسفة والشعراء والناثرين القدماء منهم والمحدثين ، من الملاطون وارسطو الى شبشرون وفرجيل وهوراس الى بترارك وبوكاشيو .. هاجم كل هؤلاء لأنهم يلهون الناس عن ذكر الله ، وبمشل هذه الضراوة هاجم سانونارولا رجال الدولة وأعيانها ومن يجمعون كنوز الدنيا واتهمهم بالطغيان والفساد وبتزيين الترف والرذيلة للرعية .

ومن غیرارا نزل سافونارولا علی فلورنسا . نزل علیها کالاعصار فی اواخر عهد لورنزو دی مدیتشی . وما ان مات لورنزو حتی حکم سافونارولا

غلورنسا ، حكمها ملكا غير متوج ، حكمها من منابر الكنائس ، حكمها من صومعته في دير سان مارك ، حكمها سبع سنوات من ١٤٩٢ الى ١٤٩٨ ، حين تكاثر عليه اعداؤه فصدر عليه قرار الحرمان وحاكموه ، وحكموا باعدامه شنقا وحرقا .

ولد جيروم سافونارولا في ٢١ سبتمبر ١٤٥٢ ، فهو بذلك كان يصغر لورنزو دى مديتشى ( ١٤٤٩ – ١٤٩٢ ) بسنتين او بثلاث سنوات ، ونشأ وتعلم في موطنه فيرارا ، وكان جده ميشيل سافونارولا طبيبا نابها وعالما معروفا يعمل استاذا بجامعة فيرارا ، وكان الطبيب الخاص لدوق إسستا ومؤدب ولى عهد فيرارا ، اما ابوه نيكولو سافونارولا فقد كان رجللا خامل الذكر له ثلاثة اولاد ، اشتغل اكبرهم بالجندية ، وكان اوسطهم خاملا كأبيه، أما لصغرهم وهو جيروم فقد ظهرت عليه علامات النجابة فكفله جده الطبيب حتى سن السادسة عشرة .

وكان الجد يريد لحفيده أن يكون طبيبا مثله ، ولكن الفتى جيروم كان محبا للعزلة مقبلا على الأدب الدينى ، شديد التقوى ، وقد أخذ تقواه عن جده ولكنه بالغ فيها . فبدا عليه الضييق من أقبال شهباب جيله الطائش على الترف والملذات .

وذات يوم اختفى الشاب جيروم سافونارولا من فيرارا فى ٢٦ أبريل ١٤٧٥ ، وكان عمره يومئذ اثنتين وعشرين سنة ، ودخل دير سان دومنيك فى مدينة بولونيا ، بعد أن ترك لوالده خطابا يفسر فيه تصرفه بأنه فسرار من «شبقاء العالم ومن فساد البشر » ، كما أرسل لوالده كتابا كان قد الفه بعنوان « احتقار الدنيا » . قال سافونارولا فى رسالة الوداع التى تركها لأبيه أن عصره قد هبط الى الحضيض بحيث لم يجد فيه شخصا واحدا قسادرا على فعل الخير ، لقد كان يصغى كالمسحور لسكلام جده التقى وهو ينعى على شباب العصر خفته وطيشه ، فالشباب يبادرون الى اغانى الفسرام بدلا من أن يقصدوا الى السكنيسة ليرتلوا المزامير فى صلاة المغرب ، لقد تركت تقوى الجد اثرا عميقا فى نفس الحفيد ، فلم يعد يرى عاصما من شرور الدنيسا الا الارتماء فى أحضان الدين ،

وقبل أن يدخل سافونارولا الدير توفى جده ، فانتقل الاشراف على تعليمه الى أبيه وأدخله أبوه الجامعة وهو فى الثامنة عشرة من عمره ، وثار سافونارولا على اساتذته لكثرة ما رآه من منافسات وشحان ، وللطاعة العمياء التى كانوا يفرضونها على تلاميذهم ليرددوا آراءهم ، ولأنهم كانوا

لا يتقنون الا البلاغة الجوفاء واساليب الجدل الأجوف · فقطع سافونارولا دراسته الجامعية وعاد الى دار أبيه في فيرارا ·

وكانت اسرة سافونارولا اسرة معلقة بين الارستقراطية والبورجوازية، نقد كان جده مؤدب ولى عهد دوقية استا ، وكان سافونارولا الشاب يخالط أقرانه من الشباب الماجن فى بلاط كورسو دوق استا ، ولسكنه لم يكن يجد متعة فى لهوهم وسمرهم ومجونهم ، وقد زاد من عقده أنه لم يكن وسيما ولا نبيلا بالمولد ولا مثقفا واسع الثقافة ، فانسحب من البلاط كما انسحب من قبل من الإكاديمية أو من الجامعة .

وزاد الامر تعقيدا انه ذات يوم سكنت بجوار دار سافونارولا في غيرارا اسرة البنكير الشهير استروتزى التى جاءت منفية من غلورنسا في عهدد لورنزو دى مديتشى . وكانت لاستروتزى بنت شابة غير شرعية تقيم معه ، نفاذة العطر فاتنة الثياب ، ويبدو انها استطاعت ان توقع سافونارولا الشاب في حبائلها ، فقد كانت نافذتها قبالة نافذته في حارة ضيقة من تلك الحارات التى اشتهرت بها المدن في العصور الوسطى ، ويتيم سافونارولا بحبها ، وذات يوم عرض عليها الزواج من النافذة ، فأشاحت بوجهها في اعراض واستكبار ، وغضب سافونارولا غضبا اعمى وصاح فيها : اعراض واستكبار ، وغضب سافونارولا غضبا اعمى وصاح فيها :

ثم تدهورت أحوال الأسرة المادية ، فأخذ أبوه يشكو من الضسائقة المالية ، وكانت له أختان لا تملكان بائنة (دوطة) للزواج ، أما أمه فكانت تحتفظ بكبرياء المال الذي كان ولم يعد ، وبعد عام كامل من المداولات النفسية اتخذ جيروم سافونارولا ذلك القرار الذي كان يعلم أنه لا رجعة فيه : قرار دخول الدير .

ومع ذلك نمنذ ذلك الخطاب الأول الذى تركه سانونارولا لوالده معتذرا عن اختفائه الفجائى ومفسرا قراره بدخول الدير ، نلاحظ بعض العبارات غير المالونة التى توحى بأننا بازاء شخصية غير مالونة .

فهو في مكان ما من الخطاب يقول لوالده: « من اجل هذا اناشدك يا أبى العزيز أن تضع حدا الأحزانك وألا تسبب لى مزيدا من الاحزان والاشبجان فوق ما أعانى منه الآن ، وليس ذلك لندمى على ما فعلت ، فأنا لن أغير مما فعلت شيئا ، ولو اعتقدت أنى سأكون أعظم من قيمر ، ولكن لانى مثلك مخلوق من لحم ودم » ، والفكرة هنا غريبة ، أن يتصور سانونارولا الشاب في هذا السياق أنه كان يمكن أن يتجاوز قيصر في عظمته لو أنه

عدل عن تخصيص حياته لخدمة الله ، ومن يعرف شيئا عن المسيحية يعرف أن المقابلة تجرى دائما بين ملك قيصر في الأرضين وملك الله في الأعالى ، هناك اذن ما يوحى بأن هذا الفتى الغريب الأطوار انما كان منذ البداية يطم بامبراطورية في الأرض أو في السماء ، بل هناك ما يوحى بأن حلمه بامبراطوريته الماديسة ، بامبراطوريته الروحانية ليس الا بديلا عن حلمه بامبراطوريته الماديسة ، وهذه درجة متقدمة من الاحساس بالعظمة الذي يسميه علماء النفس « الميجالومانيا » أو جنون العظمة ، وهو ملازم لاكثر العباقرة وقادة البشر مهما استخفى نحت أقنعة التواضع والزهد في الحياة ومجدها .

### وفي هذا الخطاب نفسه يقول الفتى سافونارولا:

« أهدنى يا الله الى الطريق الذى ينبغى على أن أسلكه حتى استطيع أن ارتفع بروحى اليك » •

« عندئذ هـدانى الله وقت أن أذنت مشيئته الى الطـريق برحمته اللانهائية ، وتلقيت الوحى رغم أنى لم أكن أهلا له » •

ما هذا السكلام ؟ اهو حقيقة أم مجاز ؟ ثم كيف يتاح لبشر سداخسل الاطار الدينى التقليدى الذى كان يتحرك فيه سافونارولا سساف بروحه الى مقام عرش الله الا أن تكون به درجة من درجات التأله ؟ ثم ما هذا الحسديث عن وحى يوحى لجسرد دخول رجسل صومعة الدير ؟ أم ترى سافونارولا يتوهم نفسه نبيا جديدا ؟ لو أنه شاعر أو صوفى لقبلنا منسه كل هذه الرموز . ثم ما هسذه الفكرة الملحة فى هسذا الخطساب ، فكرة الاستثمهاد فى سبيل المسيح . « أن المسيح قد تنازل واختساره ليجعل منه احد فرسانه المجاهدين » . و « هو يؤثر أن يموت الف مرة قبل أن يخذله » و « هو سيقدم جسده قربانا للمسيح » وهكذا .

ويعلن سافونارولا لأبيه « أولا : أن الدافع السذى يدفعه للاعتصام بالدين هو : الشقاء العظيم فى الدنيا وظلم النساس للنساس والشهوانية وجرائم الزنا واللصوصية والسكبرياء والوثنية والتجديف الفظيع من كل ما لوث العصر وجعل من المحال أن نجد فيه رجلا قادرا على فعل الخير » و « لذا فأنا كثيرا ما أردد كل يوم وسط عبراتى بيت فرجيل القائل : اهرب من الدنيا الغ . . ومن أجل هذا لم أعد احتمل عدوان شعوب ايطاليا العمياء القلوب ، ولا سيما حين أبصرت كل الفضائل تداس وكل الرذائل تعظم » .

وهكذا دخل جيروم سافونارولا دير سان دومنيك في بولونيا بايطاليا واصبح واحدا من الرهبان الدومنيكان بعد سنتين من دخوله (١٤٧٧). وهناك عرف عنه انه كان يتعمد اذلال نفسه لسحق كل مظهر من مظاهر السكبرياء ، فكان يختار من الواجبات اقساها على النفس مثل خدمة الرهبان على المائدة وغسل الصحون والسكنس وتنظيف المراحيض وغسل أقدام الرهبان المسنين ، وكان سلك الرهبان الدومنيكان معروفا في أوروبا كلها بأنهم من أوسع فرق الرهبان علما ومعرفة بالعلوم الفلسفية كالميتافيزيقيا والمنطق واللاهوت وأصول الدين ، بل ومن أوسعهم علما بالعلوم الطبيعية. فكان يقول : أنا لم أدخل الدير لكي استبدل بأرسسطو الصومعة أرسطو الحسامعة ».

ولأنه كان متعلما فقد كانت له صومعته الخاصة به ، ومع ذلك فقد كان لا يقسرا الا الكتاب المقدس وسسير القديسين وكان يستنكر في اخوانه الرهبان اقبالهم على دراسة علوم الدنيا أو تبحرهم في الفلسفة . وصدمه أن وجد رؤساءه في الدير لا هم لهم الا توسيع سلطات الدير وزيادة ثروته والارتقاء بالعلم فيه ، وكان دائم المقارنة بين حالهم هاذا وحال حوارى المسيح البسطاء وآباء الكنيسة الأولين .

لقد كان يعد نفسه ليكون واعظا يهدى الناس من المنبر الى طريق الله والفضيلة والحياة الأخسرى ، ولذا فمن اكبر الخطسا أن نتصور أن سسافونارولا كان رائدا من رواد حركة الرنيسانس أو عصر النهضسة الأوروبية ، فقد كان على العكس من ذلك قمة العصور الوسطى الأوروبيسة بما كانت تمثله من انصراف كامل عن الحياة الدنيا واعداد كامل للحياة الآخرة وسحق كامل للانسان ومجد الانسان ، واذا كان سافونارولا قد دخسل فى تناقض ثم فى صراع مع بابا روما والكنيسة الكاثوليكية ، فما ذلك الالما راه من انحراف الكنيسة عن طريقها القويم ومن تنكر الكنيسة لمبادئها الأساسية ، وما ثورته الاثورة الأصولية الدينية على « المؤسسة » الدينية أو ثورة السلفية الفتية على السلفية على السلفية الهرمة .

وبعد ست سنوات من الحياة فى الدير بين بولونيا وغيرارا بدا سانونارولا حياة الواعظ ، وكانت بداياته فاشلة ، فقد كان صوته ضعيفا وعباراته متلعثمة من فرط الخجل ، ولكنه فى النهاية سيطر على فن الخطابة بعد تجارب مريرة ، وقد كان أمامه طريقان : أن يعمد الى فن الممثل ليسيطر على جمهوره ، وأن يختار من الموضوعات لمواعظه ما يجعله يلتهب روحا وجسدا كما كان يفعل الأنبياء الوعاظ كلما تحدثوا عن يوم القيامة ، فاختار هذا الطريق الأخير ، فكان دائم النظر فى « سفر الرؤيا » وفى أسفار العهد القديم التى تنذر بالغضب الالهى .

كان في التاسعة والعشرين من عمره حين اغلق دير الدومنيكان في في الرهبان المينة للغزو ، فنقل من فيه من الرهبان المي اديرة شتى . وكان من نصيب سافونارولا أن ينقل الى دير سان مارك في فلورنسا عام ١٤٨١ .

وكان وعاظ فلورنسا أساتذة مثقفين في علم البلاغة ، وكان زعيمهم راهبا يدعى الفرير ( الآخ ) ماريانو طبقت شهرته الآفاق ، يأسر ألباب الناس بالبلاغة والمنطق وكان سافونارولا ظاهر العجز أمامه لانه كان لا يتقن الا لغة البساطة والصدق فأكب على سهر « الرؤيا » فهو ذلك السهر ويتمثله ويقلب معانيه ، وما أدراك ما سفر « الرؤيا » فهو ذلك السهر الذي ينذر البشر باقتراب علامات الساعة بسبب كثرة ذنوبهم واوزارهم ، ويتوعد الخطاة بنهاية العالم بالكوارث الكونية الرمزية ويفتح أمامهم هاوية الجحيم بعد أن يرفع الله الأبرار الى الملكوت مع المسيح القادم في آخر الزمان كما جاء في العقيدة المسيحية .

ووجد سافونارولا في هذا الموضوع المثير حالا لجميع مساكله . وهكذا بدأ في فلورنسا تلك السلسلة العاصفة من المواعظ التي خبا أمام وهجها ضياء الفرير (الاخ) ماريانو ، وانتهت به الى أن أصبح ملكا غير متوج على فلورنسا يكاد يعبده المكثيرون من دون الله ، يقيم من الحكام من يشاء ويسن من الشرائع ما يشاء ويحكم فلورنسا بقوانين حديدية استمدها من المكتاب المقدس أو استوحاها من روحه بوصفها توانين الهية . فكان سافونارولا أول مؤسس للثيوقراطية في العالم المسيحي ، ومعناها الحرفي «حكومة الله» ، حتى دالت دولته بعد ست سنوات واعدم واحرقت جثته مع راهبين من أتباعه المخلصين في ١٤٩٨ .

نعم هذا ما دعا له سانونارولا : لقد نسد العصر وسبب نساده هو نساد السكنيسة التى نخر السوس فى عظامها فلم يعد يرجى لها علاج . فما الذى كان يجذب الناس الى السكنيسة ؟ الطقوس والبلاغة والموسيقى والمناظر الشبيهة بمناظر التياترو ، ولماذا يهتم الناس بالدين ؟ من أجلل المنافع والرخاء والنفوذ السياسية للهذه مات الايمان وتاتله هو السكنيسة نفسها ، وكيف كان ذلك ؟ لأن مادية العصر سممت كل شيء فيها ، من الجذور حتى أطراف فروعها ،

كانت الفضائح فى روما مركز البابوية تزكم الأنوف ، الأصل فى العقيدة السكاثوليكية أن رجال الدين لا يتزوجون ، وأن الرهبان ومنهم السكرادلة والبابوات ، ينذرون لله ثلاثة نذور يوم يدخلون باب الدير : نذر العفسة

ونذر الفقسر ونذر الطساعة . وها نحن نرى البابا اسكندر السسادس ( ۱۶۳۱ – ۱۵۰۳) جهارا نهارا له ثلاثة أولاد غير شرعيين هم : سيزار بورجيا دوق أوربينو ( ۱۶۷۰ – ۱۵۰۷) ولوكريس بورجيا ( ۱۶۸۰ – ۱۵۱۹) ودوق كانديا ، وها نحن نرى البابوات يبيعون صكوك الغفران ، وها نحن نرى البابوات يرهبون مخالفيهم بقرارات الحرمان ، وها نحن نرى رجال الدين من رأس السكنيسة الى أصسغر كاهن يكنزون المسال ويقتنون الضياع .

لقد ساءت سمعة الكنيسة في عصر سافونارولا حتى غدا الناس يتندرون بقولهم عن قسيس « إن سمعنه الطيبة تتنافى مع انتسابه للكنيسة » . وكان اسم رجال الدين مرادفا للطفيلية والكسل . وكانت العامة تقلد صوت اجراس الأديرة قائلة « داندو! داندو! » ، أي هات! هات!

•••

وبدا سافونارولا يرى الرؤى فى نوبات من البحران وفى المنام وذات يوم خيل اليه أنه يرى السماء تنشق فوقه وتوهم أنه سمع صوتا يأمره بأن يعلن فى الناس أن الله سوف يرسل ضرباته على العالم ليقتص من فساد الكنيسة ، وروى هذه الرؤيا على تلميذ من تلاميذه فى الدير يدعى الفرير سلفستر ماروفى كان هو نفسه مصابا بمرض السير فى النوم ، فارتاع لهذه الرؤيا وحذره من مغبتها ، ولكن تجاوبا قويا حدث بين هذين الرجلين المصابين بمرض الهلوسة أو انكشاف الحجاب ،

وقبل ان يعود سافونارولا الى الاستقرار فى فلورنسا نجده يجوب أرجاء لومبارديا سنوات واعظ أرياف لأنه لم يكن بعد مهياة للقاء هذا المتنبى النذير المثقفة العقل والقلب أو لم تكن فلورنسا بعد مهيأة للقاء هذا المتنبى النذير بعظائم الأمور .

فى ١٤٨٢ أونده دير سان مارك الى ما يشابه مؤتمر الدومنيكان فى ريجيا اميليا حيث استلفت سافونارولا الأنظار بكلامه العنيف عن فسالله السكنيسة . وكان الفيلسوف الشاب الكونت بيكو ديللا ميراندولا ، صديق لورنزو دى مديتشى ، عاهل فلورنسا حاضرا هذا الاجتماع فلاحظ شدة الحماسة وقوة اليقين التى كان يتحدث بهما سافونارولا . وقد كان هذا اللقاء هو بداية سيرة سافونارولا فى فلورنسا بعد طوافه سانوات فى لومبارديا ، لأن بيكو ديللا ميراندولا توسط عند لورنزو دى مديتشى لدعوة سافونارولا الى دير سان مارك من جديد بسبب شدة افتتانه به .

سبع سنوات تضاها سافونارولا يجوب قرى توسكانيا لومبارديا واعظا ومنددا بفساد الكنيسة ، وكأنه زعيم من زعماء التكفير والهجرة ، في ١٤٨٤ و ١٤٨٥ نراه في سان جيمنيانو يتنبأ بأن الغضب الالهى سسوف يحيق بالكنيسة وشيكا وبأن الكنيسة سوف تتجدد وتعود اليها نضارتها ، وفي ١٤٨٦ نجده في بريشيا يتنبأ بتدمير هذه المدينة ونزول القصاص الالهى على ايطاليا كلها ، غلما احتل الفرنسيون بريشيا وخربوها تذكر الناس نبوءة ساغونارولا .

ووصل سانونارولا من لومبارديا الى دير سان مارك فى غلورنسا بدعوة من عاهل غلورنسا لورنزو دى مديتشى ، بناء على تزكيسة من بيكو ديللا ميراندولا . . وصل الدير سيرا على الاقدام مئات الأميال وفى حالة اعيساء تام بسبب كثرة الصوم واجهاد الطريق ، ومرض بضربة الشمس فقادوه الى خان فى الطريق واسعفوه حتى استطاع أن يواصل سفره الى غلورنسا .

وفي دير سان مارك وجد كل شيء على حاله ، ووجد الأخ الفرير ) سيفلستر الذي كان يشاركه رؤاه وتنبؤاته ، وبدأ موعظته الأولى بعد غيبته الطويلة ، فكان موضوعها : ضياع الايمان وظلم العالم وفساد الكنيسة ، وكان سافونارولا في فترة غيبته قد اكتسب شهرة واسعة ، فتجمهر الناس ليسمعوه حتى مالأوا كنيسة سان مارك ومالأوا معها حديقة الدير ، واخذ آية من سفر الرؤيا وبنى عليها موعظته : أن القصاص الدير بالكنيسة ، وأن الكنيسة سوف ترد اليها روحها ويتجدد شبابها ، وأن كان ذلك سوف يتم في أجل وشيك .

وتدفق سافونارولا في الارتجال مستعلا عنيفا هائجا متوعدا كأنها استولت عليه روح شيطانية ، لم يعد ذلك الراهب الشباب الخجول المتلعثم الذي سبق أن سمعه أهل فلورنسا قبل ذلك بسنوات في كنيسة سان مارك وانفضوا من حوله مللا ، لقد تحول سافونارولا الى مبشر جماهيرى أشبه شيء بخطباء الرعاع الذين يسيطرون باللا عقل على العامة والبسطاء بقوة مغناطيسية لا تقاوم : يزفرون لهبا فنتقد القلوب في الصدور ويندبون مصير البشرية الأليم فتنهمر من العيون العبرات ويذكرون الناس بيوم الحشر المتخلع الأفئدة هلعا ، وبنفس هذه الدورة المغناطيسية دخل هو أيضا نفس المجال ، فسيطرت عليه الجماهير كما سيطر هو على الجماهير .

وكانت هذه بداية مجده الحقيقي .

وكان ذلك في أول أغسطس ١٤٨٩ .

# 0

## تكفيرالمجتمع

□ كان لورنزو دى مديتشى ، عاهل فلورنسا ، لا يزال حيا حين عاد سافونارولا الى دير سان مارك بفلورنسا وبدا « جهاده » المسيحى ، « بطريقة الرسل او حواريى المسيح ، وبلا تنميق ، وبلا ايفيهات مسرحية ، وبلا طرح للقضايا » ، ومع ذلك فقد كان يكهرب جمهوره بعاطفته الجياشة الصادقة وبتنبؤاته .

وضاقت كنيسة سان مارك ومعها الدير عن استيعاب جمهوره فكان يعظ اهل فلورنسا في « الدوم » أى « القبة » فيخاطب جمهورا من عشرة آلاف شخص ، ومهما كان في هذا التقدير من المغالاة فهو يعطينا فكرة عامة عما كان يجرى في فلورنسا في تلك الأيام . . فقد كان الناس يتجمعون منذ الفجر ليحظوا بمكان قريب من المنبر ، أما المقلاء فقد كانوا يرون فيه مجرد دجال وخطيب رعاع وشحاذ للعواطف . وهذا نموذج من موعظسة له في السبوع الآلام :

« ابك يسا قلبى ، ابك يا روحى ، واذرفى يا عينى دموعا من دموع الروح والقلب سابكوا معى كبارا وصغارا ، نساء ورجالا ، خطساة وصالحين ، اغنياء وفقراء ، كهنة ومدنيين ، إبكوا جميعا على هذا الموت الفاجع ، انتجبى ايتها النجوم ، وانتى أيتها الأرض انتحبى ، ولتنتحب كل عناصر الطبيعة وكل مخلوقات العالم لموت غادينًا ومخلصنا المسيح » .

ومثل هذا كثير ، حتى سماه اعداؤه « البكاء » ، وكان مكيافيللى الشاب « ١٤٦٩ – ١٥٢٧ » يستمع اليه في استخفاف ويسميه «قربة من الكلام» . ومع ذلك فقد كان كلما خطب يجعل الناس يتحسرون وينشجون ندما على ذنوبهم وخطاياهم ويرتعدون خوفا من مواجهة ربهم يوم القيامة ، وكان كلما صعد المنبر يتقمصه روح هائج يسميه « روح الله » يحل عقدة لسانه ويجعله يصب حمم الغضب الالهى على آثام البشر ، فان نضب ما لديه من حمم عمد

الى التنبؤ واحاديث الرؤى ليسيطر تماما على جمهوره . وكان جمهوره يؤم مواعظه كما يؤم المسرح طلبا للانفعال . وبعد ان يجهدهم الانفعال يتفرقون ليجددوا حيويتهم في الحانات والخمارات .

كان سافونارولا يندد باستمرار بنقائص الرجال التى تهدم الاسرة: يندد بالسكر والميسر والانحلال الجنسى وما شاكل ذلك ، فوجد فى نسساء غفدا قويا ، كذلك كان دائم التنديد بالربا وبالجشع للمسال وبالاقبال على ملذات الحياة وعلى حياة الترف بين المواطنين ، ودائم التنديد بانحلال رجال الدين بل واباحيتهم وطمعهم فى مغانم الدنيا واتجارهم بالدين واهتمامهم بالطقوس اكثر من اهتمامهم بجوهر الايمان ، ثم دخل سافونارولا منطقة المحظورات ، فكان يندد باستمرار فى مواعظه بطغيان الحكام وبفساد الطبقة الحاكمة وبالاستبداد السياسى وبالمظالم الواقعة على الفقسراء ، وهنا دخل فى تناقض مع « لورنزو دى مديتشى » والحزب الكبير الموالى له الذى اتهم سافونارولا بأنه تحول من واعظ اخسلاقى الى مهيج سسياسى ديماجوجى يؤلب الرعاع على النظام القائم فى فلورنسا باسم الديمقراطية .

ولكى يزيد سافونارولا فى سيطرته على الناس أخذ يتوهم أو يوهم الناس بأنه موحى اليه وأن الكلام الذى يجرى على لسانه من عند الله . قال لماحبه الفرير «سيلفستر» إنه يشسعر بأن المسليب واسسم الله منقوشان على صدره ، وكذبه الأخ سيلفستر أول الأمر رغم أنه كان من السائرين نياما ، ولكنه لم يلبث أن صدقه حين توهم أنه رأى فى الرؤيا الملائكة تقول له أن سافونارولا «حبيب الله» فهسو صادق فى كسلامه ، وكان هناك راهب آخر من تلاميذ سافونارولا السمه الأخ «دومنيك» ، وكان يؤمن به إيمانا أعمى فى كل ما يقول ، أما أهل فلورنسا فقد انقسموا فى أمره : البسطاء آمنوا بملكاته الخارقة والعقلاء رأوا فيه دجالا خطم ا .

مثلا ، قال سافونارولا فى احدى مواعظه التى هاجم فيها رجال الدين : « انا لم اكن اريد ان اتكلم باسمك يا الهى ، ولكنك كنت اقوى منى فسيطرت على وصارت كلمتك مثل لهب يحرق نخاع عظامى ، ولهذا اصبحت موضع احتقار الناس وبغضهم . ولكننى رغم هذا انادى الله ليلا ونهارا واقسول لكم ان الفجر الجديد وشيك البزوغ » .

ويبدو أن سافونارولا كان يدرك خطورة ادعائه بأنه شبه نبى يوحى اليه ، فقد كتب قائلا : « أذكر أنى كنت أعظ فى القبة عام ١٤٩١ وكانت موعظتى قد بنيت على هذه الرؤى ، وفكرت فى المعدول عنها وفى الامتناع نهائيا فى المستقبل عن استخدام هذا الموضوع ، والله شمهيد على انى صليت

وصليت طوال النهار وطوال الليل حتى مطلع الفجر من أجل ذلك ، ولكن كل المسالك وكل الأفكار سدت أمامى ، ونحو الفجر كنت مكدودا ضليق النفس بسبب طوال السهاد ، وسمعت صوتا يجيب على صلاتى بقلوله: يا مجنون! الا ترى أن الله يأمرك بأن تواصل السير في نفس الطريق » . . وفي ذلك اليوم القيت موعظة رهيبة » .

وحين كثر تنديد سافونارولا بالطغيان دعوه ليلقى موعظه فى قصر الحكومة فى فلورنسا على اعضاء السنيورية ، وكانت موعظته حول واجبات الحاكم وواجبات المحكومين ، ولكنها سرعان ما تحولت الى تنديد بالطغاة والطغيان ، وكان سافونارولا محددا فى كلامه فكان واضحا أنه يتحدث عن لورنزو دى مديتشى ،

ولم يغضب لورنزو ، فقد كان سياسيا متمرسا ، فتجاهل الاهانات المسددة اليه بالايحاء ، وحين نبهه أعوانه الى خطورة سافونارولا والى وقاحته لم يزد تعليقه عن قوله انه على استعداد لأن يغفر له سوء ادبه اذا استطاع أن يصلح من أخلاق أهل فلورنسا وأنه يتمنى له التوفيق في عمله . لقد كان واضحا له أن سافونارولا كان يخالط أعداء آل مديتشى السياسيين ويستقى منهم فكرته عن البيت الحاكم فى فلورنسا ، لقد كان أجنبيا من فيرارا ولا يعرف الكثير عن سراديب الحياة السياسية فى فلورنسا ، ولم يكن هناك من داع للاشتباه فى تواطؤه مع أعداء لورنزو دى مديتشى .

وفى يوليو ١٤٩١ انتخب سافونارولا رئيسا لدير سان مارك . ولمساكان سان مارك قد بنى بأموال آل مديتشى ويعيش على دعمهم المسسادى المستمر ، فقد جرت العادة أن يقوم كل رئيس جديد للدير. بزيارة مجساملة لرئيس الدولة ، ولكن سافونارولا رفض أن يخضسع لهذا التقليد قائلا : « أنا تدين بانتخابى ولن أقدم فروض الاحترام لغير الله ، ولم يغضب لورنزو دى مديتشى لذلك وانما عده مجرد نقص فى التربية ، وكان دائما يشير الى سافونارولا بقوله « هذا الأجنبى » الوافد من فيرارا .

كان هناك صراع صامت بين الرجلين لم يظهر على السطح أبدا . كان لورنزو رجلا متواضعا في رفعة لا افتعال ، لطيف المعشر يصعب على اى انسان أن يقاوم سحره ورقته . وكان يريد أن ينعرف الى سافونارولا لسبر غوره ولكن دون حرج ، غير أن عناد الراهب وقف دائما حائلا بينهما . كان لورنزو يذهب الى دير سان مارك ليتنزه في حديقته آمللا أن يخسرج سافونارولا للقائه ، ولكن سافونارولا كان يقبع في صومعته لا يريم ، وكان لورنزو يملك أن يرسل اليه من يستدعيه ، ولكنه كان يتحرج من أى مظهر

من مظاهر الاكراه . وكان سافونارولا يراه ويسأل « هل أرسل في طلبي ؟ » فيقال : « لا » . فيقول : « فليتنزه كما يشاء » . المشكلة كانت : من منهما يسمى الى الآخر قبل صاحبه .

ولم يكرر لورنزو هذه التجربة ، وانها جرب شيئا آخر . وضع لورنزو في صندوق نذور الفقراء الخاص بالدير خمسمائة من الفلورينات الذهبية ، وكان مستشار لورنزو قد انتحى جانبا ليشهد الموقف ، وفوجىء الرهبان بسافونارولا يفرز النقود الذهبية من النقود الفضية والنحاسية ويرسيل بالقطع الذهبية الى جمعية خيرية لتوزيعها على الفقراء ، وبعد فترة وجيزة اهدى بيكو ديللا ميراندولا مبلغا سخيا لدير سيان مسارك فقبله سافونارولا ، وهنا فقط امتعض لورنزو دى مديتشى وبدا يتحدث علنا عن عجرفة الراهب وعما يشيعه من الفضائح عنه وسط العامة ، لقد كان سافونارولا يتصور أن لورنزو دى مديتشى كان يحاول أن يرشوه ليسكت عنه .

وكان الموضوع الذى لا يغتأ سانونارولا يردده فى خطبه هو طغيان لورنزو دى مديتشى . ولم يكن لورنزو طاغيسة بالمعنى المسألون ، كانت غلورنسا جمهورية نحافظ على هذا الاطار الشكلى اسوة بما نعله اسلانه من آل مديتشى ، ولم يعلن نفسه أميرا أو دوقا ليجعل الملك وراثيسا فى بيته بقوة القانون مكتفيا بأنه كان كذلك بقوة الواقع بحكم امبراطورية المسأل التى ورثها عن أجداده . كان لورنزو مجرد المواطن الأول فى جمهورية غلورنسا كما كان جده كوسيمو دى مديتشى ، ولكن سلطاته فى هذه الدويلة كانت بالفعل مطلقة لأن آل مديتشى كانوا بالفعل يسيطرون بنفسوذ مالهم وحزبهم على انتخاب مجلس المسائة والمجلس الحاكم ، فكانت السنيورية أداة طيعة فى أيديهم ، ولكن لورنزو شخصيا لم يكن له حجاب وكان يمكن أداة طيعة فى أيديهم ، ولكن لورنزو شخصيا لم يكن له حجاب وكان يمكن أداة طيعة فى أيديهم ، ولكن لورنزو شخصيا لم يكن له حجاب وكان يمكن أداة طيعة فى أيديهم ، ولكن لورنزو شخصيا لم يكن له حجاب وكان يمكن أداة طيعة فى أيديهم ، ولكن لورنزو شخصيا لم يكن له حجاب وكان يمكن

اما ان آل مديتشى قد جمعوا ثروتهم الطائلة من الربا نهذا لم يكن وقفا عليهم وانما من طبيعة النظام المصرفى الذى استقر فى المدن الايطالية منذ الحروب الصليبية ، وبغيره ما كان يمكن لتجارة او صناعة ان تقوم فى ايطاليا بأى معنى جاد ، وكل التغيير الذى حدث هو ان البيروتات المسيحية بدأت تشارك فى عمليات التمويل بالربا وانشاء المصارف رغم التحريم الكنسى بعد ان كان ذلك وقفا على اليهود .

لهذا بدت حملة سانونارولا على آل مديتشى حملة ظالمة . وربما كان هناك وجه حق فى اشتباه البعض فى أن خصوم لورنزو السياسيين والماليين قد استغلوا سذاجة هذا الراهب « الاجنبى » وحماسه الاهسوج

لتطبيق شريعة الدين المسيحى في فلورنسا لاقامة مدينة الله على الأرض .

واوغد لورنزو الى سافونارولا وغدا من خمسة اشخاص لتحسذيره من اقحام الدين في السياسة ، واشاروا له من طرف خفى ان نفيه من فلورنسا أمر وارد اذا داب على مهاجمة «الطاغية»، فكان جواب سافونارولا ان أعسلام القسديسين : القديس دومنيك والقديس أنطونيوس والقديسة كاترين وغيرهم كانوا جميعا يتدخلون في الحياة الدنيوية ، ثم اضساف : « قولوا للورنزو أن يتوب عن ذنوبه لأن الله لا يخشى أحدا ولن يسستنى من عقابه الحاكمين في الأرض ، الما النفي فأنا لا أرهبه أبدا فمدينتكم هي مجرد « حبة عدس » على وجه الأرض ، وسوف تنتصر الدعوة الجسديدة وتندثر الدعوة القديمة . . وأما كوني أجنبيا وكونه مواطنا ، بل والمواطن وبعد ذلك بأيام أعلن سافونارولا نبوءته بموت لورنزو والبابا وملك نابولي في أجل قريب وقد كان .

ولم يلتق الرجلان الا ولورنزو على غراش الموت . كان لورنزو بالفعل مريضا غلما دنت منيته تناول الأسرار المقدسة ثم أرسل فى طلب الراهب الرهيب فى ٨ أبريل ١٤٩٢ بأمل أن يصالحه ، ولكن سافونارولا أجاب بأن كلامه سوف يسوء لورنزو ولن يجدى شيئا ، وأرسل لورنزو مرة أخرى فى طلب « الراهب الوحيد الأمين الذى عرفه » وهنا وافق سافونارولا على زيارته ، وكان المفكر بوليتيانو صديق لورنزو ، حاضرا فى هـذا اللقاء وقال أن لورنزو أبدى رغبته فى الاعتراف فشجعه سافونارولا وصلى معه ، وفى تلك الليلة مات لورنزو .

كان هذا المشهد الأخير في حياة لورنزو دى مديتشى بمثابة انتصار أدبى لسافونارولا ، زاد من قوته وشهرته وأسسبغ عليه نوعا من الاعتراف من جانب الدولة ، أما من ناحية سافونارولا فقد اخدذ يشهد بعظمة لورنزو دى مديتشى قائلا أنه أكثر من عرف من الحكام تمرسا بالأمور الدنيوية ، فلما مات البابا اينوتشنتو الثامن ( ١٤٣٢ ١ ـ ١٤٩٢ ) السذى اعتلى الكرسى البابوى منذ ١٤٨٤ ، لما مات البابا بعد ثلاثة شهور من موت لورنزو ثبت في روع العامة أن سافونارولا مكشوف عنه الحجاب وانه قدادر على التنبؤ بالغيب .

وكانت خلافة البابا اينوتشانتو الثامن فاقعة الفساد كولاية خلفه زير النساء البابا اسكندر السادس أو روديريجو بورجيا ( ١٤٣١ -- ١٥٠٣ ) . فقد اشتهر اينوتشانتو الثامن بأنه كان رجل المحسوبية وخراب الذمة ، كما

أنه كان أول بابا يعترف علنا بأبنائه غير الشرعيين ، وكان دابه توسيع أملاك أسرته ، وقد جرت كل هذه الرذائل مجرى التقاليد في البلاط البابوى حتى أن تغير أسماء البابوات لم يعد يعنى شيئا فكلهم كان سواسية في شهوة السلطة والتملك والاقبال على الملذات .

وهذا ما ركز سافونارولا على مهاجمته ، وكان يفسر انحطاط الكنيسة الكاثوليكية بأنه نتيجة لانتقال السلطة الزمنية (الدنيوية) اليها منذ ان قيل ان الامبراطور قسطنطين تنازل لبابوية روما ، وهي كرسي القديس بطرس ، عن السلطة الدنيوية في الامبراطورية الرومانية الى جانب سلطتها الدينية ، قال سافونارولا ان السلطة السياسية هي التي سممت السكنيسة بالأطماع والمصالح الدنيوية فأضاعت منها سلطتها الاخلاقية التي هي سر قوتها .

والحل ؟ الحل عند سافونارولا هو العودة الى فجر المسيحية ايام الرسل أو حواريى المسيح حين كانت الكنيسة خالصة في بساطتها وحين كان المؤمنون يعيشون بالايمان في المدينة الفاضلة المؤسسة على القوانين الالهية . وفي ١٤٩٢ أعلن سافونارولا على اهل غلورنسا أنه رأى في الرؤيا علامة في وجه السماء الغاضبة فيها سيف معلق فسوق روما وصوت يهدر وسط هزيم الرعد قائلا: « انظروا ، فهذا سيف الله العساجل ينزل على الارض فجأة » ، وفي سماء روما طاف سيف أسود نقشت عليسه بحروف من كبريت عبارة لاتينية هي : « هذا صليب غضب الله » ، والصوت المنادي بين الرعود يدعو الناس للتوبة . ثم رأى سافونارولا الرؤيا الثانية ، وهي صليب أبيض معلق فسوق سماء القدس كتب عليه باللاتينية : « هسذا صليب رحمة الله » ، نعم ، ، المجتمع كله يعيش في الجساهلية ولا خلاص له إلا بالتوبة والعودة الى القوانين الإلهية .

وبدأ اصلاحه الدينى بدير سان مارك مأبطل بعض ما كان يجرى فيه من طقوس الرهبان التى تدخل فى باب البدع لحفلات استقبال الرهبان الجدد التى كان يقوم فيها راهب جديد بدور مريم العندراء وينساديه الرهبان المجتمعون من حوله باسم «ماما» . وقاطع سسافونارولا اللحم تماما وكان لا يأكل من الخبز الا الكسر ، ويقتصر فى نومه على اربع ساعات . وفرض على نفسه أدنأ اعمال العمل اليدوى كالكنس ومسح البلاط وتنظيف المراحيض ليعطى القدوة لغيره من الرهبان ، ويبدو انه بعقدار ما كان غضوبا حين يعتلى المنابر كان وديعا وحليما فى حياته الخاصة . كذلك نجح سافونارولا فى اقنساع الفاتيكان بضرورة انهاء تبعية دير سسان مسارك للومبارديا وحصوله على استقلاله الذاتى بالتبعية لغلورنسا .

وما ان استقل سافونارولا بديره حتى بدأ اصلاحاته الاساسية وفي مقدمتها تحريم حيازة المسال او الأملاك على الدير ورهبسانه ، فقد كان القديس دومنيك مؤسس فرقة الرهبان الدومنيكان متشددا في نذر الفقسر لله وكان يلعن كل من يدخسل المسال في فرقته ، فبدأ سسافونارولا حربه ضد التملك وباع الملاك الدير وحرم قبول الرهبسان العطسايا وفرض على الرهبان ان يعملوا ليكسبوا قوتهم على ان تكون مكاسبهم على المسساع لاطعام الجميع ، فكانوا يزاولون الأعمال اليدوية كنسخ المخطوطات او زخرفتها أو الرسم أو النحت ، وكان القادر يعول العاجز والكثرة العساملة تعول قلة من الموهوبين انقطعت للوعظ أو لدراسة اللاهوت وعلم الأخلاق والفلسفة واللغات كاليونانية والعبرية والتركية والكلدانية ، وكان الرهبان الناشئون يقومون بالأعمال الكريهة ، وهكذا تحول دير سان مارك في فلورنسا من مجتمع رهبان شحاذين الى ما يشبه انكومون الشيوعي حيث كل يعطى حسب قدرته وكل يأخذ حسب حاجته .

ومع ذلك أو بسبب ذلك ، كانت دعوة سسانونارولا دعوة معسادية للثقافة وللمذهب الانساني لانه كان يرى أن كل شيء ينبغي أن يبسدا بالالهيات وينتهي بالالهيات ، والالهيات عنده كانت الايمان والتقوى والعمل الصالح دون تفلسف كبير ولا مجال عنده للنظر في أي علم أو فن أو فكر دنيوى ، انظر اليه يتول في احدى مواعظه :

« امض اذن الى روما وستفاجئهم هناك يقرعون كتبهم القائمة على المذهب الانسانى ، جالبين على انفسهم اللعنة بتوجيه ارواحهم الى فرجيل وهوراس وشيشرون ، وهم ينادون مع اغلاطون وارسطو وفرجيل وبترارك بأهبية الكلمات ويهملون صحة الروح ، لمساذا لا يكتفون بشرح ذلك الكتاب الذى يشتمل وحده على قانون الحياة وجوهرها ، الا وهو الانجيل ، بدلا من شرح كل هذه الكتب الكثيرة ، ايها المسيحيون ! يجب علينا أن نحمل معنا الانجيل باستمرار ، لا الكتاب نفسه ولكن روح الكتاب ، أن العمل الصالح ليس في الورق ، ومؤلفات المسيح الحقيقية هم الرسل والقديسون ، والعلم الحقيقي يتمثل في تقليد حياتهم » .

« ان الكنيسة الأولى لم تعرف تيجان البابوات ولا طيالس السكرادلة والأيباتفة ولا الصوالج النفيسة ولا الأوعية المقدسة الذهبية ، فقد كان الكثر حواريى المسيح من الصيادين ومن بسطاء الناس وكل مظاهر الأبهة والمن هذه من آثار الوثنيات الأولى ، والى أن تعود الكنيسة الى بساطتها الأولى ويتوب الناس عن المعاصى مغضب الله قادم لا ريب فيه » .

وكثر اتباع سانونارولا فى غلورنسا ولاسيها من النسساء الناضجات اللواتى كثر ترددهن على كنيسة سان مارك وكانت فى غلورنسا موجة من التضخم الخانق بعد الازدهار الكبير فى عهد لورنزو دى مديتشى وشاع الرعب فى المدينة من اقتراب غزو شارل الثامن ملك غرنسا لايطاليا بجيش جرار كان يعد يومئذ أكبر قوة ضاربة فى أوروبا ، لضم نابولى ، واعسلان سيادته على « الصقليتين ،» ، غلما تحققت نبوءة سانونارولا الثالثة ومات غيرانى ملك نابولى فى يناير ١٤٩٤ شاع الذعر فى غلورنسا من الاقتصام الفرنسى الوشيك .

واستغل ساغونارولا هـذا الذعر العـام ليعود الى نبوءاته القديمة ووعيده بالويل والثبور . وفي عيد القيامة من عام ١٤٩٢ كان قد أعلن في الناس أن طوفانا دونه طوفان نوح سوف يغرق فلورنسا . قال : « فليسرع كل الى فلك الله ، فنوح اليوم يدعو كل العـالم اليه ، وباب الفلك سيبقى مفتوحا على مصراعيه ، ولكن سوف يأتى يوم يغلق فيه الباب فلا ينفع ندم ولا توبة» . وبالفعل كان شارل الثامن على أبواب فلورنسا في نوفمبر ١٤٩٤ . قال الفيلسوف بيكوديللا ميراندولا أن سافونارولا خطب في ١٧ نوفمبر في الدوم ( القبة ) فوقف شعر رأسه . أما الجموع التى كانت تستمع الى سافونارولا فقد تفرقوا شاحبة وجوهم « أقـرب الى المـوتى منهم الى الأحياء » كما جاء في وصف أحد المعاصرين ، وساد في المدينة الصـاخبة صمت رهيب وتردد في أجوائها صوت ينادى « توبوا الى الله ! » .

000

## 3

### المطوعون

□ كانت سياسة غلورنسا التقليدية منذ لورنزو دى مديتشى واسلاغه الحفاظ على صداقة غرنسا وعلى صداقة دوقية ميلان فى ايطاليا صييانة لتوازنها مع نابولى من جهة ومع البندقية من جهة أخرى ، غلما مات لورنزو وخلفه ولده بيرو دى مديتشى فى مكان الصدارة فى غلورنسا تخاصم مسع شارل الثامن ملك غرنسا ومع لودوفيكو سيفوزا دوق ميلان ، الملقب بالمغربى .

وكان لويس الحادى عشر ( ١٤٢٣ ــ ١٤٨٣ ) ، والد شارل الثامن ( ١٤٧٠ ــ ١٤٩٨ ) ، أول من وضع حدا لفوضى أمراء الاقطاع فى فرنسا ووحد بلاده فى ظل ملكية قوية مطلقة ، فترك لولده قوة عسكرية ضاربة يخشاها جيرانه الأوربيون ، وكانت للملك الشاب شارل الثامن أحسلام توسعية محورها الاستيلاء على نابولى ، واستخدامها قاعدة لتوسيع استعمارى جديد باسم تجديد الحروب الصليبية .

غير أن الشعور القومى الذى كان يتبلور فى ايطاليا أدى الى تجمسع الدويلات الايطالية فيما يسمى « الرابطة الايطالية » ، وهى عبارة عن حلف عسكرى دفاعى يضم البندقية وميلان وفيرارا وجنوا ونابولى والمكرسى البابوى أى دولة الفاتيكان ، ولم يبق الا أن تنضم فلورنسا الى هذا الحلف لتبدأ الوحدة القومية الايطالية . وحين ظهر تعاطف بيرو دى مديتشى مع نابولى ، زحف شارل الثامن على فلورنسا وخربها بعد أن سلخ منها بيزا ولوكا ، وفقد بيرو دى مديتشى مكانه ففر الى روما .

كانت هذه لعبة ايطالية مألوغة فى العصور الوسطى ، ان يتحسالف أمراء الاقطاع فى دويلات ايطاليا مع دولة اجنبيسة أو اخرى لرد عسدوان جاراتها أو للعدوان على جاراتها ، غلما نما الشعور القومى فى ايطاليسا ونما معه شعور الوحدة ، ازداد احساس الايطاليين بخطر وجود الجيوش

الأجنبية على الأراضى ، مما نجد صداه فى كتابات مفكرى عصر الرنيسانس الايطالية من بترارك وبوكاشيو الى مكيافيللى . حتى البابوية التى كانت تقليديا تشجع استقلالية امراء الاقطاع لتستفيد من لعبة التوازنات بينهم فى توسيع دائرة نفوذها على حساب تناقضانهم، وكانت تعرقل الوحدة القومية فى كل دولة خشية ظهور الملكية المركزية القوية التى تفرض سلطانها على الكنيسة وتقلص من نفوذها . حتى البابوية كانت فى عهد اسكندر السادس (بورجيا) تتبنى فكرة الدولة القومية وتتخوف من تدخلات الجيوش الأجنبية وهذا ما جعل أكثر المؤرخين يصفون البابا اسكندر بورجيا بأنه كان اقرب الى روح الرنيسانس منه الى بابوات العصور المظلمة .

...

طلب شدارل الثامن حق المرور البرىء لجيوشه في أراضى غلورنسا ليزحف على نابولى ، . فرفض بييرو دى مديتشى أن يمنحه ما أراد ، وهكذا احتل شارل الثامن غلورنسا « ليحررها » من طغيان آل مديتشى ، وفر بييرو دى مديتشى الى روما ومعه أخوه الكاردينال ، وكان طغيان آل مديتشى حقيقة موضوعية ، غقد سيطروا على أداة الحكم في غلورنسا بأموالهم وحكمتهم نحو قرن كامل ، مما جعل كل خصومهم السياسيين يتألبون عليهم من عهد بييرو دى مديتشى الذى لم يكن طاغية ولا حكيما كأسلافه ، بل كان مجرد حاكم تاهه ورث السلطة عن أسلافه الأقوياء .

ووجد هؤلاء في ساغونارولا حليفا نافعا . ووجد سافونارولا في شارل الثامن حليفا نافعا لتخليص فلورنسا من آل مديتشي فكان يخطب في الناس لتهدئة الخواطر قائلا: « يا قوم . ان الله قد استجاب لصلواتكم فحققت ثورة عظمي لم تسفك فيها دماء . فيا أهل فلورنسا ثابروا على العمسل الصالح ، وثابروا على السلام . فلو اردتم أن يثابر الله في رحمته ، فكونوا أنتم رحماء باخوتكم . . رحماء بأصدقائكم . . رحماء بأعدائكم! . فان فقدتم الرحمة فسوف تنزل عليكم الضربات التي أعدها الله لايطاليا

بعبارة أخرى كان سافونارولا يحض أهل غلورنسا على أن يقبلوا شارل الثامن وجيشه الفرنسى الفازى بوصسفه محسرر جمهسوريتهم من الطفيان . فلم تحدث الا قلاقل بسيطة . وأوفدت حسكومة غلورنسا سافونارولا ليفاوض شارل الثامن في الجلاء عن غلورنسا فنجح ومعها المجلس الحاكم في هذه المهمة . . وجلا شارل الثامن عن المدينة حاملا لقب « حامى حريات غلورنسا » مع وعد بأن يرد بيزا الى غلورنسا بعد انجاز مهمته في ايطاليا وعودته الى غرنسا .

والسؤال هو : لماذا اتخذ سافونارولا هذا الموقف الغريب من شسارل الثامن والغزو الفرنسى لايطاليا ؟ والجواب المعقد هو أنه وجد فى شخصية شارل الثامن ومشروعاته ما يحقق أحلامه هو ومخططاته .

كان بين الرجلين حلم مشترك وهو حلم تجديد الحروب الصليبية التى كانت قد انتهت بعد ١٧٤ عاما بفشل الحملة الثامنة في ١٢٧٠ . . حملة لويس التاسع . وقد أعلن شارل الثامن أن هدفه من ضم نابولى وصقلية . . هو استخدامهما كقواعد لحملته الصليبية المزمعة ، ورغم فتور الفرنسيين أنفسهم نحو هذا المشروع فقد تحمس له سافونارولا ، واخد ينظر الى شارل الثامن على أنه مبعوث العناية الالهية لاحياء المسيحية المتاكلة حتى في العالم المسيحى نفسه .

كذلك حين عرف شارل الثامن بتضامن البابا اسكندر السادس مع ملك نابولى والرابطة الايطالية لمواجهة كل غزو لايطاليا ، اعلن انه بمجرد دخوله روما سوف يعمل على اصلاح الكنيسة وتطهيرها من الفبساد ، وكان هذا بمثابة انذار بفتح ملفات البابوات والكرادلة والاساقفة بل وكل رجال الدين المنحرفين الذين كان همهم الأول ارضاء شهواتهم وتوسيع أملاكهم ، وهكذا وجد سافونارولا الذي لم يكن يكف عن التنديد بمفاسد الكنيسة وتحذير رجالها من الغضب الالهى الوشيك . ، وجد في شارل الثامن أداة العناية الالهية لتطهير الكنيسة وتقويم اعوجاجها ، وأخسيرا الثامن أداة العناية الالهية لتطهير الكنيسة وتقويم اعوجاجها ، وأخسيرا رغم نفوذه الروحي الواسسع لم يكن يملك السلطة المادية الكافية لبسط ملطانه الفعلي على المدينة أو خارج المدينة ، ولذا فهو قد رأى في هذا اللك الغازي الأجنبي سيف الله المسلول لتمكينه من بث التقوي في قلوب العباد واعادة الإيطاليين الى حظيرة الدين .

وهذا يدل على أن سافونارولا لم يكن في حقيقته يكتفى بدور المصلح الدينى الداعي الى سبيل ربه بالحكمة والموعظة الحسنة .. وانما كان يبتغى السلطة الدنيوية ليضع القوانين الالهية موضع التنفيذ . وهذه هى « الثيوقراطية » التى يتحدثون عنها .. أو « حكومة الله » .. فهى ليست بالضرورة حكومة دينية أو حكومة من رجال الدين .. ولكن حكومة القانون فيها هو الشريعة الإلهية موضع التنفيذ .

هذه الثيوةراطية تبدو بجوارها سلطة الكنيسة في أوج العصـــور الوسطى سلطة باهتة شاحبة لأن الخلافة البابوية كانت تكتفى بســيادة

السلطة الروحية على السلطة الزمنية (الدنيوية) واعطائها التنسويض في الحكم الدنيوى ، وتعترف بقوانين عيصر الى جوار قوانين الله .

كل هذا يجعل من سافونارولا ٠٠ رغم دعوته الى الاصلاح الدينى والتقائه فى بعض المبادىء بدعاة الاصلاح الدينى فى عصره وبعد عصره ٠٠ أقرب الى العصور الوسطى منه الى عصر النهضة الأوربية . فالروح القومية التى بدأت تجتاح شعوب أوروبا وتجعل منها أمما مستقلة قائمة على وحدة الوطن (التاريخ والجغرافيا) والجنس واللغة والثقافة والمصالح الاقليمية ٠٠ كانت من أهم خصائص عصر النهضة الأوربية ، وهى التى جعلت الانجليزى يحس بانجليزيته والفرنسى يحس بفرنسيته والألماني يحس بألمانيته والإيطالي يحس بايطاليته ٠٠ الخ ٠٠ بعد أن كان كل هؤلاء يعيشون فيما كان يسمى « بالعالم المسيحى » الخالى من كل « هوية قومية » بالمعنى المفهوم لدينا الآن ، بل حيث الدين هو القومية والقومية هى الدين ٠٠

هذا الاحساس بالانتهاء الدينى من دون الانتهاء القومى أو الوطنى هو الذى سوغ لسافونارولا الايطالى أن يحسل مشساكل ايطاليا والكنيسسة الايطالية بالاستعانة بملك اجنبى غاز لبلاده ، ويقاوم الى آخر رمق في حياته انضمام فلورنسا الى « الرابطة الايطالية » التى كانت نواة القومية الايطالية والوحدة الايطالية ، وقد كان هذا الموقف معاديا لحركة التاريخ في زمانه ، وفي اعتقادى أنه كان من الدوافع الهسامة التى دفعت بسسافونارولا الى الهاوية ولم يتم خمس سنوات في حكم فلورنسا .

0 0 0

ودعى سافونارولا عام ١٤٩٤ الى المساركة فى اعادة صياغة نظام الحكم فى فلورنسا بعد رحيل بييرو دى مديتشى ٠٠ وهكذا دخل الراهب الواعظ عالم السياسة المليء بالأخطار والمحاذير ، وكان هدفه تسخير سلطة الدوّلة فى فرض الفضلية وعقاب الرذيلة بالقانون ، قال سافونارولا فى احدى خطبه إن الله أراد أن يعطى فلورنسا سيدا جديدا « وهذا السيد هو يسوع المسيح ، فهو الذى سيكون ملكهم » .

كانت غلورنسا قد اعتادت لقرون خلت أن تقيم كرنفالا سنويا حسافظ على كثير من العادات الوثنية الصارخة . وبتوجيه من سافونارولا تحول هذا الموكب الوثنى الى موكب مسيحى . فتوقف الرقص فى الشسوارع والأعمال البهلوانية والملابس المزخرفة والاقنعة واحتساء الخمر والبذاءات الجنسية . وتحت اشراف الأخ دومنيك سار آلاف الأيفاع يرتلون الترانيم الدينية ويهتفون « عاش المسيح ملكنا » . ومشى الرجال صفا واحسدا

والنساء صفا واحدا في موكب ديني يطوف بالمدينة ويحج الى دير سان مارك .

استغل سانونارولا حيوية صبية المدينة وشبابها نحولهم الى قسوة الخلاقية ضاربة ، فجعلهم يترددون بانتظام على الكنيسة ويمتنعسون عن الرقص ويقاطعون الموسيقى ويتركون مدارس الشيش ويقصون شسعرهم قصيرا وينصرفون عن سباق الخيل وعن الحفلات العامة ، وقسمهم الى خمس فرق هى : فرقة « المصالحين » الذين يفضون المساجرات ، وفرقة « المصلحين » الذين يعقبون الرذيلة كالمطوعين ، وفرقة « المنتسين » الذين يبحثون عن رذائل الناس وعوراتهم ، وفرقة « جامعى الصدقات » ، وفرقة « المنظفين » الذين يبيضون بالجير الأماكن القذرة .

وبعد تنظيمهم تحول هؤلاء الصبية والشبان الى توة مخيفة ، ولاسيما بعد أن رخصت لهم الحكومة مزاولة هذا الارهاب المقدس ، فكانوا يلاحقون النساء فى الشوارع وينزعون عنهن حليهن بالرضا او بالاكراه ، وكانوا يجدون متعة فى « اصلاح » الكبار ، وفى مواسم الصيام كانوا يهاجمسون محلات الحلوى ويحطمون المعروضات ، وبالمثل تخصصوا فى مهاجمة الحانات ومطاردة لاعبى الميسر ، ولم يقف امامهم أى عائق فكانوا ينتهكون حسرمة المساكن ، ويجعلون الخدم يتجسسون على رذائل سادتهم ويبلغون عنها . ، بل لقد كان هسؤلاء الصغار يجدون تشسجيعا على التجسس على آبائهم وأمهاتهم ، كل هذا بموافقة الحكومة وتحت جناحها بامر من الفسرير سافونارولا ، ولم يجد احتجاج المواطنين على هذا العدوان على الحسرية الشخصية ، فان وجد بين المواطنين من يرد عدوانهم ارسلت الحكومة مندوبا لحماية هؤلاء المطوعين والمفتشين .

فسافونارولا كان من أسبق من اكتشفوا ما فى الصبية والمراهقين والشباب الغض من حيوية مدمرة وعدوانيسة يمكن تسخيرها فى الدين والسياسة ، وكان يقول لهم أنه يبدأ بهم لأنهم الجيل الجديد الذى لم يفسده بعد ضلال الآباء والأمهات ، اكتشف ذلك أكثر من أربعسة قرون قبل أن ينظم الفاشيست الطليان « الباليللا » من تلاميذ المدارس وصغار الحرفيين ويلبسوهم القمصان السوداء ويخرجوا بهم فى استعراضات الشسوارع ، وهم النموذج الذى بنى عليه « الشباب الهتلرى » فى المانيا أيام النازى ، وكل الجماعات شبه العسكرية كالكشافة والجسوالة والقمصان الخضر والزرق ومحطمى الحانات والكاباريهات ونوادى الأعداء المقائديين ،

علم سافونارولا « غلمان الغرير » . . كما كانوا يسمونهم في فلورنسا . . أن كل مظهر من مظاهر الترف خروج على الدين . . فكانوا يغزون بيوت

المواطنين دوريا ويجردونها من التحف وادوات الترف والشعر المستعار . . وغالى الثياب وادوات التجميل واللوحات الفنية والمؤلفات الادبية والفلسفية التى لم تستلهم الدين موضوعا لها . كما كانوا يجمعون روايات بوكاشيو وامثالها كأعمال بترارك ودواوين الشعر الذي يتحدث عن الغرام والهيسام وكتب الدعوة الانسانية . وبعد أن يجمعوا كل هذه الاشياء الثمينة في اكوام في ميادين فلورنسا كانوا يضرمون فيها النار ، وكانوا يجلدون النساء المتبرجات . وهكذا اكتسب حكم سافونارولا منذ البداية طابع الوندالية والبربرية رغم ما كان فيه من بعض الميادين الاصلاحية .

وتطبيقا لمبادىء الشريعة المسيحية حرم سافونارولا الربا الذى كان يرادف عنده الاقراض والايداع بالفائدة ، فقضى بذلك على النظام المصرفى ، ولكنه احل محله « بنك التسليف على الرهونات » أو ما يسمى «بنك التقوى» الذى كان يقرض على الرهون بسعر ٦٪ سنويا بدلا من البيوت المالية التى كانت تبلغ الفائدة فيها ٣٢٪ سنويا ، وكان الأصل فى بنك التقوى ان التسليف فيه على اساس الاحسان أو القرض الحسن ، أى بلا فوائد ، والنسبة الصغيرة المذكورة للمصرف فات .

واعترض يهود غلورنسا على هذا النظام الجديد الذي ابطل حرفتهم . . وكانت سلطات غلورنسا من قبل ترى ان اليهود حشرات سامة ولسكن لا غناء عنها لاقتصاد المدينة ، أما سافونارولا فقد اصدر قانونا يوجب نفى كل يهودي يقرض المسال بالربا بمجرد انشائه بنك التسليف على الرهونات الذي كانت تموله حكومة المدينة ، ولكن ما لم يحسب سافونارولا حسابه هو أن البيوت المالية العتيدة في غلورنسا التي كانت تمول التجارة والصناعة بالفائدة كان أكثرها في يد العائلات المسيحية التي تجمعت لتواجه هدا الاعصار الديني الذي كاد يعصف بالحياة المدنية .

واصدر سافونارولا . . أو على الأصح صدر بوحيه . . عددا من القوانين الأخلاقية مثل تعليق الزانى للمرزة الأولى في الميادين واحسراق الزانى اذا تكررت الجريمة . . ونفس الأمر بالنسبة للشذوذ الجنسى . . كذلك صدر قانون باغلاق الحانات وتحريم الرق . . وهذه قوانين اقرب الى نصوص التوراة منها الى نصوص الأنجيل . . وربما كانت هذه من دواعى تلقيبه « باليهودى » من جانب اعدائه .

ولم يكن لسافونارولا مركز رسمي في الدولة ولمكنه كان في الواقع يحكم فلورنسا من دير سان مارك بقوة سميطرته على الشمارع وعلى السنيورية معا ، فقد جعل من نفسه همزة الوصل بين الحكومة والشعب . .

وقد أجرى من التعديلات فى نظهام الحكم ما حطم به احتكار الاوليجاركية ( القلة ) للسلطة السياسية فى فلورنسا ، اتقاء لدكتاتورية الراسماليين . ولكن تنظيمه فتح الباب أمام دكتاتورية الرعاع ، رغم أنه كان دائم التمجيد للديمقراطية ، دائم التنديد بحكم الصفوة .

وكانت نساء فلورنسا تساهم فى الحياة العامة ، فتشارك فى الاجتماعات السياسية وتشارك فى المواكب وجمع التبرعات ، ، ولكن سافونارولا أمرهن أن يقرن فى بيوتهن ولا يشاركن فى اهتمامات الرجال ولاسيما السياسة ،

وفى عهد سافونارولا كانت عقوبة من يكنز الذهب أن يشنق فى ميدان عام . وبالفعل نفذت هذه العقوبة فى بعض الناس ومنهم من ظلت جثته معلقة نحو اسبوعين ثم القيت فى النهر . وكاد سافونارولا أن يهلك شخصيا بتهمة اكتناز الذهب . فقد أخفى الكاردينال دى مديتشى أو أودع كنزا من الذهب فى دير سان مارك قبل فراره من فلورنسا . فلما اكتشفت الحكومة الكنز إتهم البعض سافونارولا باخفائه فاضطر للتنصل من هذه التهمة علنا فى موعظته من فوق المنبر .

...

كان سافونارولا اذن يرى فى شارل الثامن وجيشه الفرنسى الغازى اداة ربانية لتجديد الحروب الصليبية . . ولاصلاح البابوية الفاسدة . . ولعقاب شعب فلورنسا والشعب الايطالى على فسقه وانصرافه عن الدين . ولتثبيت سلطته فى المدينة وحمايته من بطش الكنيسة . . فوقف وحده مستميتا فى الدناع عن الفرنسيين وفى ابعاد فلورنسا عن الرابطة الايطالية .

وهكذا وقف اعضاء الحلف الايطالي .. وهم ميلانو والبندقية وجنوا ونابولي وروما والدويلات البابوية ومعهم اسبانيا وامبراطور النمسا في جانب مقاومة الفرنسيين . ووقفت فلورنسا وحدها بتأثير سافونارولا في جانب الفرنسيين . وكان سافونارولا لا يفتأ يكرر أن الغزو الفرنسي هو عقاب الله لايطاليا وللكنيسة على فسادهما . ورغم أنه نجح سنوات في عزل فلورنسا عن بقية دويلات أيطاليا ، الا أن تمسكه بحياد فلورنسا الب عليه اعداءه في الداخل والخسارج .

## الحسل والمحرقة

□ وتحرك فى غلورنسا أعداء الراهب الرهيب: حزب آل مديتشى وحزب « الارابياتى » أى « المسعورين » . . وهم حزب ( الأقلية ) من كبار الأثرياء . . الراغضين لحكم الشعب ولحكم الفرد معا . . وانصار الحلف الايطالى . . وقرق الرهبان المنافسة للدومنيكان مثل الرهبان الفرنسيسكان . . . الخ . بل وبعض الدومنيكان المعارضين لساغونارولا فى دعوته ومنهجه .

وبدءوا مهاجمته في المجلس الحاكم بتهمة خلط الدين بالسياسة . . فأجابهم بأن عديدا من القديسين ورجال الدين خلطوا الدين بالسياسة . . وبأن الدين لا يناقش في مجلس الوزراء . بدءوا يستجوبونه : « أجبنا صراحة . هل كلامك من عند الله ؟ أجب بلا أو نعم » . فرفض الاجابة قائلا انه قال ما قاله علنا وعلى رءوس الاشهاد وليس لديه ما يضيفه وخرج من الاجتماع . . ثم أخذوا يعيرونه بأن الزحف الفرنسي قد أضاع بيزا من فلورنسا وطالبوا بالانضمام الى الرابطة الايطالية . واعتدى عليه في الشارع فصار لا يسير من غير حرس .

ولم يقو من سلطة سافونارولا الا أن أعداءه كانوا متباغضين . . فالمسعورون يمقتون حرب آل مديتشى ويخشونهم . كما أن الخائفين من جيوش شمارل الثامن كانوا أكثر من الوطنيين المقاتلين في سبيل الوحدة القومية . . بعبارة أخرى أقل كياسة ، كان سافونارولا يحكم فلورنسا بذراع الرعاع وتحت ظل شمارل الثامن .

وكان الثعلب الأسباني، البابا اسكندر السادس ، في روما يراقب نشاط سافوتارولا في غلورنسا عن كثب ويمتعض من عدائه للرابطة الإيطالية، هكتب اليه يقول في دبلوماسية شديدة :

« ولدى الحبيب ، السلام عليك وعليك البركات الرسولية ، لقد جاءنا انك بين الماملين في حديقة كروم الرب من اخلصهم جهدا ، وهو ما يبتهج له قلبنا ونشكر عليه الله العلى القدير . كذلك جاءنا أنك تزعم أن تنبؤاتك بالمستقبل لا تأتى منك وانما تأتى من الله . ولهذا السبب نرغب ، بما تمليه علينا رسالة الراعى نحو رعيته ، فى الالتقاء بك حتى نستنير عن طريقك بمشيئة الله هنتمكن من تحقيقها . ونحن نرجوك أن تبادر على وجه السرعة بالحضور الينا بما يمليه عليك واجب الطاعة المقدسة ، ولسوف نستقبلك بكل محبة واحسان » .

ودخل سافونارولا فى ورطبة ، فقد كان يخشى الطساعة ويخشى العصيان . وحل مشكلته مؤقتا بأن رد ردا مهذبا يعتذر فيه عن الحضور لانه لا يزال يمر بفترة نقاهة بعد مرض شديد ، وبأنه جنب فلورنسا سفك دماء غزيرة ، فأعداء الحرية فيها كثيرون فى الداخل والخارج ، وبأن القوانين المقدسة التى سنها للمدينة جعلت أعداءه يطلبون دمه فهو لا يستطيع أن يفادر المدينة أو يقيم فيها الا تحت حراسة مشددة ولو أنه ترك فلورنسا لانهارت كل اصلاحاته لانها لا تزال هشة الجدور .

وكان هذا الاعتذار رغم سلامة عبارته بمثابة عصيان للأمر البابوى . فأصدر البابا امرا بالغاء القرار السذى كان ساغونارولا قد حصل عليه من حكومة فلورنسا بفصل دير سان مارك عن ولاية الكنيسة في اقليم لومبارديا حتى يستقل في فلورنسا عن كل تدخل أو توجيه خارجي وحتى تنتهى تبعيته لكاردينال لومبارديا . ومع هذا الأمر جاء الانذار بقرار الحرمان لكل من يعصى تنفيذ أمر الغاء الفصل . وهكذا أطاح البابا الستقلال سافونارولا بدير سان مارك في فلورنسا .

وللمرة الثانية عصى سافونارولا الأمر البابوى ، محتجا بأنه سيجعل من رئيس لومبارديا الروحى « خصما وحكما » بالنسبة لرهبان سان مارك وما يدعون اليه ، وهو « لم يزعم بالضبط أنه نبى » ، كما يتهمه خصومه ، و « مع ذلك محتى هذا ليس فيه ما يشكل الزندقة » ، فبحسب القانون الكنسى لابد أن يثبت من يدعى الوحى من الله أدعاءه بأتيان المعجزات وبدليل من الكتب المقدس ، وأعداؤه يريدون أن يثبتوا عليه هذه التهمة . غير أن سافونا رولا حتى هذه المرحلة كتب للبابا مناورا : « وأنا أكرر ما سبق أن ملته دائما ، انى أخضع بشخصى وبكتاباتى للتصحيح من كنيسة روما » .

ولم يصدر البابا اسكندر السادس قرار الحرمان غورا على ساغونارولا، بل اظهر الأناة لأن سمعة ساغونارولا الدينية والأخلاقية كانت بلا شائبة مهما اختلف الناس حول أغكاره السياسية وتطرفه الاجتماعى . . واتخاذه سمت الكهان الملهمين في كثير من الأحيان . ولذا اكتفى البابا بمنعه

من الوعظ اتقاء لبلبلة الخواطر: « فنحن ايمانا منا بانك قد اخطات لا عن تجديف مقصود ولكن عن اسراف في السذاجة ، نرد مرة اخرى على خطاباتك ونأمرك بحق الطاعة المقدسة أن تكف عن الوعظ ، ليس فقط امام الجماهير ولكن أيضا في مجالسك الخاصة » . كذلك أمر البابا أن يلتزم سافونارولا بهذا المسلك حتى يتاح له المثول أمامه ووعد بأن يستقبله استقبالا أبويسا .

وكان رد سافونارولا على ذلك خطبة نارية عن نسساد الفاتيكان ورذائل البابوات وضرورة اصلاح الكنيسة .

ورد فى هذه الخطبة: « ان البابا لا يستطيع ان يأمرنى بعكس ما يقول به الانجيل أو بعكس ما يأمر به الخير • ولا أظن أن البابا فاعل هذا فى يوم من الأيام ، ولكن لوانه فعله لقلت له: انت لم تعد راعى المؤمنين ، انت لم تعد كنيسة روما ، انت تضل » .

وجاء فيها: « لو ظهر لى بوضوح أن ترك مدينة سيفضى الى خراب اهلها روحيا وماديا فلن اطيع من يأمرنى بمغادرتها ، لأن هذا سيكون مخالفا لأمر الله » .

وجاء فيها: «أى روما! استعدى لأن عقابك سيكون عظيما ، سوف يطوقك الحديد ، سوف تخترقك السيوف ، سوف تلتهك النسار واللهب . . اى روما: لقد اصابك سهم المنون ، لقد اعتلت صحتك ، لقد انصرفت عن سبيل الله ، لقد أفسدتك الذنوب والشسدائد ، فاذا شئت ان تبرئى من اسقامك فغيرى من نظامك : كفى غرورا ، كفى طمعا ، كفى زنا وكفى جشعا ، فهذا هو النهج الذى أسقمك وقادك الى الهسلاك ، . قال الرب : مادامت ايطاليا مليئة بالمظالم وبالبغايا وبقطاع الطرق وبالنصابين فسوف أمدق أمراءها وأحطم كبرياءها واقود اليها أحط شعوب لتحكمها فتستولى على محاريبها وتدنس كنائسها التى غدت مرنعا للبغسايا ، أى ايطاليسا! سوف تتعاقب عليك الكوارث : الحروب بعد المجاعات ، والأوبئة بعد الحسروب » .

كل هذا وصبيته وفتيته يجوبون شوارع فلورنسا جماعات هاتفين : « عاش المسيح ملكنا » . ونتشوا هذا الشعار على قصر الحكومة .

لقد بلغ ساغونارولا بهذه الثورة الدينية نقطة اللاعودة مع الكنيسة . منذ أن شببت الثورة في غلورنسا بقيادة ساغونارولا عام ١٤٩٤ على بيرو دى مديتشى وأنتهت بخلعه وغراره ، تدهورت أحوال غلورنسا اقتصاديا وسياسيا . غاقتصاديا شلت التجارة والصناعة وانتشر الفقر والبطالة

وانكمشت موارد الدولة حتى بلغت عشر قيمتها الأصلية وشماع الجوع واطل الطاعون براسه من جديد ، أما سياسيا فقد ادى ضياع بيزا من فلورنسا بسبب التدخل الفرنسى . . الى زعزعة مركز سافونارولا ، وارسلت حكومة فلورنسا حملة فاشلة لاسترداد بيزا .

وفي خريف ١٤٩٦ تجمهرت على جيش غلورنسا المهلهل قوات اعضاء الرابطة الايطالية لمساعدة اهل بيزا في رد جيش غلورنسا: مولت البندقية جيوش الحلف الايطالي ، وأرسل لودوغيكو سغورزا دوق ميلان مددا لنجدة بيزا ، وأرسل البابا اسكندر السادس اليها ابنه الاكبر ، دوق كانديا ، على رأس قوات وفي صحبته بيرو دى مديتشى . غاستنجدت غلورنسا بشارل الثامن ملك غرنسا مرة اخرى ، وحين غشسا النبأ بأن الفرنسيين عائدون ، عبر مكسيميليان ، امبراطور النمسا ، جبال الالب قاصدا الاستيلاء على غلورنسا ليحول دون التوسع الفرنسى ، ودخل بيزا وحاصر ليفورنو .

ودعيت حكومة غلورنسا مرة اخرى للانضمام الى الرابطة الايطالية ، ولكنها رغضت من جديد بضغط من سانونارولا وانصاره ، ولم يبق الما أهل غلورنسا الا الصلاة والضراعة في الكنائس أن يرفع الله عنهم هذا البلاء ، أما سانونارولا فمضى ينسر للناس كل هذه الشدائد كعادته بأنها القصاص الالهي يحل على المدينة لأن أهل غلورنسا لم يغيروا ما بأنفسهم ، وأنه لا سبيل للنجاة الا سبيل التوبة عن المعاصى ، وكان ينظم المظاهرات الدينية ويفرض الفضيلة بالارهاب ، فحرم الرقص والغناء حتى في الريف قائلا : « لأن هذا ليس أوان الرقص والغناء ، بل أوان التوبة والدموع » . وأشدد في غرض الصيام على الناس ، وكان صياما بلا نهاية ، وأغلق الحانات وحرم سباق الخيل وعلق المقامرين على عجلة التعذيب . وحدد المانات وحرم سباق الخيل وعلق المقامرين على عجلة التعذيب . وحدد أقصى دوطة لبنات العائلات بمبلغ خمسمائة دوقية ، وأغلق كل المحلات يوم الأحد باستثناء صيدلية أو صيدليتين وأخذ يجلد كل أمرأة تتبرج أو تلبس غالى الثياب ، أو يسجنها في حالة العودة ، وجمع بغايا غلورنسا أمام قصر المحكومة ثم أصدر أمرا بنفيهن من المدينة .

كل هذا لم يحل مشاكل فلورنسا فبقيت المشاكل بغير حل . . وربما ساعدت الدعوة الى التقشف والزهد على قبول الوضع الاقتصادى المتردى بين أنصار سافونارولا ، ولكن الاضطراب الاجتماعى والغليان الاجتماعى بقيا على حالهما ، وكان هناك نوع من التهكم الباطنى فى قرار البابا الجديد بضم أديرة توسكانيا ، وعاصمتها فلورنسا ، الى أديرة روما وضم رهبانهما فى سلك واحد يتلقى أوامره من الرئاسة الروحية فى نابولى . وكان القصد طبعا اجراء تجربة جديدة فى القضاء على استقلال دير سان مارك وسافونارولا

بعد أن غشل فى توحيد توسكانيا ولومبارديا ، والمعنى المتضمن فى هدذا القرار الآخير هو تشديد الرقابة على سافونارولا ، أما المعنى الظاهر فهو الآتى : ما دمت تزعم أنك نجحت فى اصلاح اخلاق أهل فلورنسا والتقريب بينهم وبين الله ، فتعال هنا الى روما لتزيد من تقوى أهلها الفاسدين وتملأ قلوبهم بالايمان ، فخ جديد نصبه البابا لسافونارولا ، وأعلن سافونارولا عصيانه لهذا القرار البابوى ، انه لن يفرط فى استقلاله ولو صدر ضده قسرار الحرمان ،

زاد الاضطراب في المدينة ، وحاول بييرو دى مديتشى محاولة أخسيرة في ٢٢ أبريل ١٤٩٧ لاقتحام فلورنسا ، ولكن حزب « المسعورين » انضم الى حسزب سافونارولا لدرء خطر المديتشى . ثم انقلب « المسعورون » على سافونارولا ، وبدءوا يناوئونه بعدوانية ، فلطخ له شبابهم منبسر الكنيسة بالبراز ودقوا له المسامير في درابزين المنبر ، ولكن أنصاره أصلحوا ما أفسده « المسعورون » . وكثر الشغب في المدينة ، فأغلق المجلس الحاكم الكنائس بحجة انتشار الطاعون ليمنع تجدد الصدام ، وكان هناك اقتراح بنفى سافونارولا ولكن الاقتراح رفض ، وكتب زعماء المسعورين الى روما يطالبون بصدور قرار الحرمان على الراهب الرهيب .

وفى ١٨ مارس ١٤٩٧ أصدر البابا اسكندر السادس قرار الحسرمان على سافونا رولا وجاء فيه :

« لقد جاءنا من عدة اشخاص جديرين بالثقة ان راهبا يدعى جيروم سافونارولا ، يبدو انه يشغل الآن منصب رئيس دير سان مارك ، قد نشر دعوة ضارة تؤذى ارواح البسطاء وتضللهم . ورغم تسامحنا معه تسامحا عظيما الا انه اصر على عناده ، وبالتالى فهو قد استحق العقاب . . لذلك فنحن نأمركم بأن تعلنوا في حضور الشعب ان الأخ جيروم المذكور قد صدر عليه قرارنا بالحرمان ويجب عليكم معاملته كمحروم لأنه خرج على تنبيهاتنا واوامرنا الرسولية . وبموجب هذا القرار نفسه ، فان كل من يحاول أن يساعده او أن يخالطه أو أن يمتدحه سواء بالقول أو بالفعل سوف يحرم وتوجه اليه شبهة الزندقة » .

وأذيع قرار الحرمان في الكنائس الست الرئيسية في غلورنسا شهرا بعد صدوره أي في ١٨ يونيو ١٤٩٧ وسط كل طقوس الموت الروحي . فدقت أجراس الكنائس ، وأوقدت الشموع ، ولما أعلن القرار اطفىء لهيبها وحل الظلام وساد الصمت الرهيب كأنما روح سافونارولا وقفت على حافة الهلاك الأبدى .

وعاد كل شيء في غلورنسا سيرته الأولى ، هفتحت الحانات ابوابها وعاد الناس الى الرقص والموسيقى وسباق الخيل وانتشرت في المدينة الاغانى البذيئة للسخرية من الراهب المتزمت ، ولم يبق لسافونارولا غير دير سان مارك يقيم فيه قداسه ، واطلق سافونارولا شائعة تقول انه سيدعو لعقد مجلس مسكونى للنظر في أوضاع الكنيسة ومفاسدها ، كما أنه كتب « رسالة احتجاج على قرار الحرمان » .

وكتب رهبان دير سان مارك عريضة للبابا يتشفعون غيها اللأخ سافونارولا ويشهدون له بالاستقامة ويعلنون ولاءهم له بالاجماع « رغم أنه اجنبى » عن فلورنسا وينسبون الحملة عليه أنها من دسائس بعض احزاب فلورنسا، وكانت هناك نسخة أخرى من هذه العريضة جمعت عليها توقيعات ثلاثمائة مواطن في فلورنسا من أصحاب النفوذ . وهنا ثارت ثائرة المعارضة وتجدد الشغب في المدينة واتهموا دير سان مارك بأنه لم يعد ديرا وانها تحول الى ناد سياسى وطالبوا بتطبيق عقوبة الخيانة العظمى على أنصار سافونارولا، ولكن المعندلين هداوا الأمور ، ووضع انتشار وباء الطاعون نهاية مؤقتة لهذا ولكن المعندلين هداوا الأمور ، ووضع انتشار وباء الطاعون نهاية مؤقتة لهذا الاضطراب .

واعتكف سافونارولا في الدير اكثر من ستة شهور لا يخالط المدنيين أو يشتغل بالسياسة وساعده على ذلك أن أنصاره من المدنيين كانوا لا يزالون يسيطرون على المجلس الحاكم بفضل تحالفهم مع حزب المديتشى وكانوا يبعثون بالرسل والرسائل الى روما باستمرار طالبين العفو عن سافونارولا والغاء قرار الحرسان ، وكانت هناك محاولات أخيرة . قالت روما : الحرمان كان للعصيان ، فاذا جاء سافونارولا الى روما وخضع لنظام توحيد رهبان توسكانيا مع رهبان روما ، اعتبر هذا اعلانا بالخضوع . لا خضوع لا غفران ، وكتب سافونارولا للبابا اعتذارا ذليلا ، ولكن البابا تمسك بحضوره .

ورفض سافونارولا الامتثال ، فكان ذلك بداية مأساته . ربما كان خائفا على حياته من روما ودسائسها الكثيرة . ربما كان مشفقا من التراجع عن مبادئه أو مشيفقا على أتباعه أن تتزعزع عقيدتهم اذا ما خضع هو وتصالح مع الشر ، أو ما كان هو ينادى دائما بأنه يمثل الشر ، ربما كان سبب عناده هو مجرد الكبرياء أو الامتلاء بالنفس أو جنون العظمة ، أو ربما كان في سافونارولا شوق عارم دفين لأن يموت ميتة الشهداء . أيا كانت أسباب رفض سافونارولا المثول أمام البابا فقد كانت هذه بداية النهاية .

ولكن السذى عجل بالنهاية كان تحسرك الفرنسيين السذى جدد الآمال في نفس ساغونارولا . قيل ان شارل الثامن سيحضر في سبتمبر .

وتجدد أمل سافونارولا فى عقد مجلس مسكونى يعرض عليه قضيته ليحكم بينه وبين البابا . كان شارل الثامن من قبل ذلك قد أعلن أنه سيتولى تطهير كنيسة روما من الفساد المتأصل فيها ، وهو الآن قد قدم الى جامعسة السوربون ثلاثة أسئلة وطلب الإجابة عليها :

ا ــ هل البابا ملزم بموجب قرارات مجمع بازل ومجمع كونستانس أن يدعو للانعقاد مجمعا عاما مرة كل عشر سنوات ، وهل تجوز مطالبته أن يدعو الآن للانعقاد مجمعا عاما نظرا للاضطرابات الخطيرة التي تسود الكنيسة ؟

٢ — هل يجوز الأقطاب الكنيسة في حالة رفض الكرسي البابوى ، ان يعقدوا مثل هذا المجمع بمعونة امراء العالم المسيحي ؟

٣ ــ اذا رفض بقية الأمراء أن يتدخلوا ، فهل يجوز لملك فرنسا أن يتدخل وحده ؟

واجابت السوربون بالایجاب ، اما الفاتیکان فقد قابل هذه التساؤلات بامتعاض ، وبدأ سافونارولا یحلم مرة آخری بشبح جیش فرنسی یفرض الاصلاح الدینی علی کنیسة روما بحد السیف ، ونشط انصاره فبدءوا یعدون العددة لعودته ، وسکوا لتکریمه میدالیة برونزیة تحمل صورته فیوجه منها، وفی الوجه الآخر نقشت باللاتینیة عبارة : « سیف الله فوق الارض قاطما وعاجلا » ، وفی عید المیلاد ( ۲۵ دیسمبر ) من عام ۱۱۹۹۷ اقام سافونارولا القداس فی دیر سان مارك وناول ثلثمائة شخص ، وفی ۲ ینایر ۱۲۹۸ ( عید التجلی ) حضر أعضاء « السنیوریة » القداس جماعة وقبلوا یده عند الهیکل ، لقد بدأ جهاد فلورنسا ضد روسا ،

وذهل الأصدقاء قبل الأعداء من هذا الاجتراء . وابتعد المعتدلون وسقط حزب سامونارولا في أيدى المتطرفين . وكانت شجاعتهم من شسجاعة اليائسين فبداوا يكثرون من الأخطاء : استأجروا على مسئوليتهم ميليشيا من الجنود المرتزقة الذين رفضت المدينة ان تستأجرهم ، بل ومولوا أجور هذا الجيش من بنك القرض الحسن أو « بنك التقوى » بدون اذن من الحكومة ولكن بضمان بعض سراتهم ، وتوالت العسرائض والمواكب طالبة عسودة « الأخ » سافونارولا الى منبر الوعظ فحددت الحكومة يوم ١١ فبراير موعدا لعودته حتى يؤثر ذلك في نتائج الانتخابات . وكانت كل الكنائس مغلقة باستثناء القبة » . وهنا تدخل كبير اساقفة فلورنسا واوصد المنبر وحرم على رجال الدين الحضور الى الكنيسة ولوح للمدنيين بتطبيق قرار الحرمان عليهم .

عتحدته السنيورية أن يسحب انذاره في خلال ساعتين والا صدر الأمر بنفيه من غلورنسا .

هذا هو الجو العاصف الذي عاد فيه سافونارولا الى القاء اول خطبة بعد صدور قرار الحرمان عليه . وفي الواقع كان هناك حسزبان كبيران في المدينة ، كما كان الحال أيام صراع « البيض » ( انصار التحالف مع الجرمان ) و ( السود ) ( انصار التحالف مع الفرنسيين ) في زمان دانتي اليجييري . او فلنقل : كان هناك في فلورنسا حزبان كبيران : حزب يدعو للوحدة القومية في ايطاليا ، وحزب يدعو لوحدة العالم المسيحي ووحدة الكنيسة الجامعة . والغريب في الأمر أن البابا اسكندر السادس بالذات كان يبارك حزب الوحدة الايطالية ، ربما خوفا من التوسع الفرنسي وربما خوفا من فتصح دفساتر الماتيكان العطنة اذا انتصر الفرنسيون وربما تمهيدا لتنصيب ابنه سيزار بورجيا أميرا أو ملكا على ايطاليا الموحدة كلها ، وربما لكل هدده العوامل مجتمعة .

والمؤرخ الذى لا يكتفى بسطح الأمور يجد مجالا خصبا للبحث فيما اذا كان سافونارولا مخلب قط استخدمته بعض شرائح الطبقة المتوسطة ذات المصلحة في التعاون مع فرنسا ولو على حساب الوطن الايطالى ، ام انه كان فاعلا أصليا في الثورة على فساد الكنيسة الرومانية وداعية مثاليا لتجديد شباب المسيحية بالعودة الى بساطة الكنيسة الأولى أيام حواريى المسيح والى الطهر والنقاء والاعراض التام عن زخرف الدنيا الى حد اعتبار الحياة الدنيا مجرد معبر للآخرة .

وكانت اول خطبة لسانونارولا في قاعة « القبة » أو « الدوم » . ولم يتطرق في هذه الخطبة الراعدة الى السياسة ولكنه ركز على موضوعه الدائم وهو نساد كنيسة روما : أن روما هي مصدر كل الفجور ، فهنذ أن اصدرت عليه قرار الحرمان عاد كل شيء سيرته الأولى : عادت الحانات وعادت الرذيلة وعادت كل الموبقات ، اذا كانت روما قد لعنته نهو أيضا يلعن روما انها تطلب منه الاستغفار ، أما هو نيجيب أن قاضيه هو المسيح : « ويارب! لو أني طلبت الغفران لرنع هذا الحرمان فلتحل على اللعنة » .

ثم يعود سافونارولا الى ما داب عليه فى الماضى من مفاجأة سسامعيه بالصدمات الكهربائية: ان الله يرسل الاشارات الالهية لعقاب المعتدين ، فهناك فى روما من فقد ابنه وهنا فى فلورنسا من فقدوا حياتهم ال هو يشير الى أن البابا اسكندر السادس كان قد فقد ابنه الاكبر دوق كانديا فى اليوم التالى

لصدور قرار الحرمان ، وقد انتشات جثته من نهر التيبر في الموقع الذي تلقى فيه قمامة المدينة ، وحامت الشبهات تباعا حول اسرة اورسيني ثم الكاردينال سفورزا وجيوفاني سفوزا وهو من انسباء البابا ، ثم حول ابنه الثاني سيزار بورجيا الذي قيل إنه كان ينافس أخاه دوق كانديا على عشق اختهما بياتريس بورجيا ) . نعم أذا احتاج الأمر لحدوث معجزة لنصرة الحق فان الله سوف يحقق معجرة .

وانتظر البسطاء حدوث معجزة ، ولكن لم تحدث معجزة ، وفتر حماس الناس ثم أصيبوا بالسلبية ، فلما كانت انتخابات السنيورية لمارس وابريل فاز « المسعورون » بالأغلبية ، كذلك كانت لهم الأغلبية الساحقة في مجلس العشرة وفي مجلس الثمانين ،

وكان لعودة سافونارولا للحياة العامة رغم اعلان « موته الروحى » اسوا الآثر في الفاتيكان ، فأرسل البابا الى حكومة فلورنسا يطلب تسليم سافونارولا للفاتيكان « لهديه لا لقتله » ، وحساولت حكومة فلورنسا مرة أخرى أن تتوسط لدى البابا لسافونارولا ، وهنا هدد البابا بحسم أن يصدر على مدينة فلورنسا كلها قرار « التحريم » ، أى تحريم اقامة الشعائر الدينية فيهسا وتحريم التعامل معها ، حتى تكف عن الايمان بهذا الراهب العساصى فيهسا وتحريم التعامل معها ، حتى تكف عن تشجيعه على تحدى السكرسى « ابن الضلال » ، لأنه يعتبرها مسئولة عن تشجيعه على تحدى السكرسى البابوى ، وهنا فقط احست فلورنسا بالخطر .

وعقد اجتماع في السنيورية في ١٤ مارس ١٤٩٨ طرحت فيه متسكلة سافونارولا وحظر قيامه بالوعظ والشعائر الدينية ، واسفر الاجتماع عن ثمانية اصوات في جانب سافونارولا وسبعة عشر صوتا ضده وسبعة اصوات حائرة . واراد اعداء سافونارولا أن يطرحوا الأمر على الاستغتاء العام في المدينة ، ولكن انصاره خافوا من هزيمة ساحقة تقضى على مستقبلهم نهائيا فتدخلوا لسحب الاقتراح ، وكان هناك اقتراح باغلاق دير سان مارك جهلة لتجريد سافونارولا حتى من هذا النطاق الضيق ، ولكنه أجل للابقاء على الدير ، وفوتح سافونارولا في أن يعلن باختياره التوقف عن الوعظ واقامة الشعائر الدينية حتى تمر الأزمة بسلم ، ولكنه رفض ، ثم تعقدت والأمور حين أبلغ رسميا بقرار الحظر ، قال سافونارولا لمستشار السنيورية الذي حمل اليه القرار « انت قادم من عند اسيادك ، طبعا ، وأنا أيضا يجب أن استشير سيدى » (يقصد الله) ، وأرجأ الرد لليوم التالى ، واعتكف سافونارولا في صومعته طوال الليل يقلب النظر في سيرة النبي أرميا الذي تخلى عنه الله وقذفه الناس بالحجارة ،

وفى ١٨ مارس ١٤٩٨ التى ساغونارولا خطبته الأخيرة: نعم أنه سيكف عن الوعظ لأنه لا يستطيع انقاذ الناس ضد ارادتهم ، ولكنه يحذر كل من أراد به سوءا أنه سيهلك بالسيف أو سيهلك بالطاعون ، أن الله معه « وكلمة الرب قد صارت في هذا المكان مثل لسان من لهب آكل » . وهكذا عاد ساغونارولا الى تنبؤاته والى نبرته النبوية التى توحى بأنه يتلقى الوحى : « أن الله معى ! . . . يا الهى ! اليس من حقى أن أقول هذا ؟ نعم ، بغير شمك ، لهذا أقولها ، . بكل ثقة : لو أننى كنت مخطئًا فالأنك يا يسوع المسيح قدتنى الى الخطأ ! . . لو أننى كنت مخطئًا فالأنك أيها الثالوث المقدس قدتنى الى الخطأ ! وأنتم أيها القديسون في الفردوس ، لو أننى كنت مخطئًا غأنتم الذين قدتمونى الى الخطأ » ، وبهذا ختم سافونارولا موعظته الأخيرة ،

وباعتزال ساغونارولا هدات الأمور نسبيا في روما لفترة وجيزة ولكن ساغونارولا لم يهدا والسل رسالة الى البابا اسكندر السادس في الظاهر «لاثبات صحة مبداى وبراءتى وخضوعى » ولكن وراء ادبها الظاهري تهديد باطنى بأن الله نصير الضعفاء سوف يقتص من كل من انزلوا به الاضطهاد: «أما أنا غلا أبغى أى مجد دنيوى بل انتظر الموت انتظار المشتاق وأنى أرجو لقداستك الا تهمل العناية بصحتك أكثر من ذلك » و وغهم البابا ما وراء هذه الدعوات الصالحات من تهديد خفى بقرب حلول ضربة من الله تترك البابا حطاما .

وكتب سافونارولا خطابا الى كل من ملوك فرنسا وانجلترا واسسبانيا والنمسا والمجر يطلب فيه عقد مجمع مسكونى فورى للنظر فى أحوال الكنيسة. ولم يكن هذا الخطاب فى الواقع الا دعوة لمحاكمة البابا اسكندر السادس وخلعه من كرسى الخسلافة الرسولية . كذلك أرسل خمسة من أصدقاء سافونارولا الى أصدقائهم فى بلاطات هؤلاء الملوك لتهيئة الجو .

وكانت الدعوة الى عقد هذا المجمع المسكونى تستند الى قرارات جمع كونستانس ( ١٤١٤ – ١٤١٨) التى نصت على أنه في حالة اضطراب أحوال الكنيسة اضطرابا صارخا أو عند سوء سلوك رئيسها يجوز عقد مجمع مسكونى بغير موافقة البابا • والمطلوب بحثه الآن هو هل يجوز عزل «خليفة المسيح» من كرسى الخلافة بقوة سلطة أخرى غير سلطته • هذا الاحتمال لم يكن واردا عند أى مؤمن خاضع لكنيسة روما ولكن كان يشتم منه رائحة السياسة الفرنسية التى شقت الكنيسة الكاثوليكية الى شقين حين تبنت بابوية موازية بأفنيون في بروفانس بجنوب فرنسا نحو سبعين عاما بين ١٣٠٩ و ١٣٠٩ • فالقضية المراد طرحها على المجمع المسكونى أذن هي قضية سيادة

البابا على العالم المسيحى ، وهل يجوز عزله أم لا يجوز . ويدخل في هذا طبعا موضوع عصمة البابوات .

فالقضية اذن منذ البداية قضية متفجرة وكفيلة بتبادل اتهامات السكفر والزندقة ، ولا سيما لأن سافونارولا وانصاره كان لهم راى معروف فى البابا اسكندر السادس ، كان لابد من اقناع ملوك اوربا وامرائها اولا بأن هنساك فعلا ما يدعو لعقد هذا المجمع ، ثم كان لابد ثانيا من اقنساع المجمع بحجج لا تقبل المناقشة بضرورة عزل البابا ، لم تكن سيرة البابا المشخصية الفاضحة ولا اطماعه الدنيوية ولا دسائسه ، . الخ بكافية كأسباب توجب العسزل ، لأن البابا كان « رمزا » للايمان المسيحى وللعقيدة المسيحية ، وهذا الرمز يبقى دائما محصنا ما لم توجه اليه تهمة « الالحاد » ، وهذا ما بنى عليسه سافونارولا وحزبه الأمل فى معركته الضارية مع البابا اسكندر السادس ،

#### وفي أحد خطاباته لملوك أوروبا كتب سافونارولا يقول:

« اشهد باسم الله أن اسكندر هذا ليس البابا ولا يمكن اعتباره كذلك ، فحتى لو طرحنا جانبا خطيئته الكبرى وهى الاتجار بالمقدسات ، فهسو قد اشترى الكرسى البابوى ويبيع يوميا المنافع الكنسية لمن يعرض أعلى ثمن ، وبالاضافة الى رذائله الواضحة ، فانى اؤكد أنه ليس مسيحيا وأنه لا يؤمن بالله ، وهذا ما يتجاوز كل حدود الكفر » .

كذلك كتب ساغونارولا الى مكسيهليان امبراطور النهسا يذكره بواجباته المقدسة نحو حماية المسيحية ، وكتب الى غرديناند وايزابيلا ملكى اسبانيا يناشدهما ان يكفا عن اضاعة وقتهما في قتال المغاربة وطردهم من اسسبانيا « بينما اسس الكنيسة خربة في الداخل » ، وهذا الخطاب الأخير لم يقدر له أن يصل الى ملكى اسبانيا لأن جواسيس لودوفيكو دوق ميلانو استوقفوا الرسول وجردوه من رسالته الخطيرة التى أرسلت للتو الى البابا في روما ،

وقبل أن يتحرك البابا اشتعلت النار في غلورنسا لتعجل بنهاية ساغونارولا ، فقد تحولت غلورنسا غجأة الى مستشفى مجاذيب . تقدم راهب غرانسيسكانى اسمه غرانشسكو دا بوليا يتحدى ساغونارولا بعد أن انتهى عصر المعجزات لل أن يجرب معه امتحان النار لاثبات صحة دعاواه ومبادئه ، وهو أن يدخل الرجلان معا محرقة من الغيران ، غمن كان منهسا صحيح العقيدة خرج من الغار سليما ، غالبا اسوة بسيدنا ابراهيم الذى كانت الغار بردا وسلاما عليه لأنه كان صحيح الايمان ، أما الغاسد العقيدة غهو حتما سيهلك في النار ، وكان الراهب الفرانسيسكاني على استعداد فعلا

لأن يضحى بحياته ليخلص الناس من الدجسال سسانونارولا ، وكان « المسعورون » يلهبون حماس هذا الراهب المتهوس حتى يتخلصوا من ساغونارولا .

ولكن سافونارولا اكتفى بتجاهل هذا التحدى . واذا بالأخ دومنيك ، وهو اخلص اتباعه ، يتبل التحدى ، ويزجره سافونارولا على هذا الطيش ، ولكنه لا يتراجع ، فقد سرى الخبر فى المدينة واشتعلت النفوس شوقالى معجزة من السماء لتفصل لهم فى أمرهم بعد أن حرك الراهب الرهيب فيهم لسنوات طويلة النزوع الى الخرافات بكثرة كلامه عن الرؤى والنبوءات، فارتدوا كما انسان الغاب يلتمسون العلامات فى خوارق الأمور ، ، أم تراها كانت شهوة الاستشهاد اختلطت بشهوة سفك الدماء ؟

وحين عجز سانونارولا عن احتواء الأسر واحس بالفرانسيسكان ومحركيهم من الارستقراط يتراجعون ويتلاعبون شدد عليهم النكير فاشعترط ان تكون المحرقة بلا مخرج ، فلا تراجع ولا فرار ، واستولت الهسستيريا على المدينة فتطوع ثلاثمائة من رهبان سانونارولا لكى يخوضوا هذا التحدى مع الرهبان الفرنسيسكان ، اسوة بالاخ دومنيك ، وفي الكنيسة برز للتحدى بامتحان النسار الكثيرون من الرجال والنساء ، كأنها كانت في المدينة رغبة جماعية في الانتحسار ،

وكانت الحكومة قد وافقت في بداية الأمر على هذه المبارزة الانتحارية ، ولكن حين رأت انتشار الهوس الى حد الانتحار الجماعي ادركت أن ما بدأ اشبه باللعبة أوشك أن يفضي الى مأساة . وفي ٧ أبريل ١٤٩٨ ، اليسوم المحدد للمواجهة ، اجتمع في الميدان السكبير أمام قصر السسنيورية آلاف من المشاهدين وجند كثير للمحافظة على النظام . وفي العصر جاء الفرنسيسكان في جماعات صغيرة ، ثم جاء الدومنيكان ، ثلثمائة راهب في مسوحهم يسيرون في طابور حاملين الشموع يرتلون التراتيل يقودهم سافونارولا ، وفي مقدمتهم الأخ دومنيك لابسا مسوحا حمراء . واحتج الأخوة الفرنسيسسكان على لون مسوحه قائلين انها رداء مسحور ، فدخل القصر واستبدل ثيابه ثم خرج ، وكانت راكية الخشب معدة وسط الميدان ، والكل ينتظر الأمر باشعال الراكية وبدء امتحان النار ، وحين اقترب المساء جاء امر الحكومة بايقاف هذه المهزلة الفاجعة وحظر الوعظ على كل الرهبان الدومنيكان .

هذا ما انتهت اليه فلورنسا باستماعها لكلام الرهبان أكثر مما ينبغى .

ويعد أربع وعشرين ساعة كان أحد السعف ، وحاول أحد الرهبان الدومنيكان الوعظف قاعة الدوم أو القبة في المساء ، ولكن الحرس الفرسان

اقتحموا الكنيسة وشتتوا المصلين . ثم اتجه الفرسان الى دير سان مارك في مهبط الليل ومعهم جمع غاضب غفير وحاصروا الدير . وكان الأخ سيلفستر ومعه خمسة عشر راهبا وثلاثون من المدنيين قد كدسوا الأسلحة ووزعوا على الرهبان القوس والنشاب . ومن الخارج على الرهبان القوس والنشاب . ومن الخارج على مسافونارولا بقرار الحكومة أن يغادر أراضى غلورنسا خلل اثنتى عشرة ساعة . . وبدأ اشتباك مسلح فأحرق المحاصرون أبواب الدير واقتحموه وجرت معركة على ضوء المشاعل بين الرهبان والحراس . واستمر الحصار والقتسال اكثر الليل .

وفى الثالثة صباحا استسلم سافونارولا بعد سبع ساعات من الحصار، غجره الجمع فى الشارع وفى الحوارى وأوسعوه لكما واهانة ، وانقذه الحراس من الجمهور حتى لا يفتك به أو يشنقه دون محساكمة ، وقسادوه الى قصر السنيورية ووجد المحققين فى انتظاره ، لجنة من ستة عشر محققا أكثرهم من اعدائه ، وبدأت المحاكمة قبل أن تستأذن الحكومة البابا فى محاكمة رجل من رجال الدين ، هكذا كان هياج الرأى العام على سافونارولا شديدا ، وأخيرا ورد أن البابا مشترط أن يكون فى لجنة التحقيق قسيسان لتمثيل الكنيسة وأن يسلم الى ممثلى الكرسى البابوى بعد انتهاء التحقيق الجنائى .

واستمرت محاكمة ساغونارولا أربعين يوما استخدمت فيها كل أنواع التعذيب ، وخصصت الأيام الثلاثة الأخيرة للمحاكمة الدينية ، وكانت هناك تهم عديدة بعضها يخص الدولة وبعضها يخص الدين ، وكان التركيز على ادعائه النبوة أو تلقى الوحى من الله ، وبعد عشرة أيام من التعذيب انهار سافونارولا « فاعترف » بأنه كان نبيا كذابا ، وأنه كان يدعى ما يدعيه من أجل المجسد والشهرة ، بعد هذا صار كل شيء يسيرا ، لم تكن فلورنسا تحاكم رجلا من رجال الله ، وأنها كانت تحاكم دجالا ،

ووقع سافونارولا أمام خمسة من رهبان دير سان مارك على اعترافه رغم اعتراضه على ما جاء به من اضافات ، وقرىء الاعتراف أمام المجلس الكبير ، وصدر الحكم بالاعدام شنقا في الميدان الكبير ، وكان مع سافونارولا أوفى تابعين من اتباعه وهما الأخ سيلفستر والأخ دومنيك ، أما الأخ سيلفستر فذهب يردد أنه برىء ، وأما الأخ دومنيك فقد طلب ـ أن يحرق بدلا من أن يشنق ، وقد استجابت فلورنسا لطلبه فأقامت تحت المشانق الثلاث راكية كبيرة من الخشب والحطب ، كأنها الاعدام مرتين : الحبل من الدولة والمحرقة من الكنيسة .

وهكذا انتهى الراهب الذى تتلته الفضيلة لأنه جعل من الصليب هراوة يضرب بها أعداء الله ، أو على الأصح يضرب بها أعداء الله ، فه الكلام عن عظماء التاريخ كثيرا ما يصعب أن نميز بين همس الله وهمس الشيطان ، ولكن نهايته لم تكن نهاية دعوته بحال من الأحوال ، بل على العكس من ذلك ، كانت في بعض وجوهها بداية حركة الاصلاح الدينى التى اجتاحت أوربا منذ القرن الخامس عشر .

...

# 0

### انجىيلالموس

□ كان سافونارولا نصف مثقف ، ولكنه مع ذلك كان عدوا للثقافة . وكان خطيبا من خطباء الرعاع ، لا يخاطب عقول النساس ولكن يخاطب عواطفهم وميلهم الفطرى الى الخرافات . كان عدوا للثقافة لانه كان قادرا على أن يقول للعلماء والجهلاء معا سخيف الاقوال ، مثل : « وما نفع أرسطو اذا كان لا يستطيع أن يثبت حتى وجود الروح ؟ » أو مثل : « أن أمرأة عجوزا ساذجة تعرف عن الايمان أكثر مما يعرف أغلاطون ! » .

ولا شك أن فى الملاطون وارسطو كما فى كل للسوف فى تاريخ الفكر البشرى مواطن قصور تستوجب التنديد والتصويب .

وكل من درس تاريخ الفكر المسيحى فى العصور الوسطى يعرف كيف كان فقهاء المسيحية يستخدمون منطق ارسطو فى السفسطة اللاهوتية ، حتى قبل مدرسة القديس توماس الاكوينى ( ١٢٧٥ – ١٢٧٤ ) وجمساعة « الاسكولائيين » أو « المدرسيين » التى كانت تؤسس كل شيء فى الدين والحياة على أن « الله عرفوه بالعقل » وبلغت مبلغ السفسطة فى الكلام عن الروح والملائكة والمعجزات وكافة الغيبيات ، وبلغت مبلغ السفسطة فى تشريح الفضائل والرذائل والصلة بين الدين والحياة .

كذلك انتهى الاحتجاج على العقل منذ القديس اوغسطين ( ٣٥٤ - ١٠٥٠) ، غالبا بتأثير أغلاطون واغلوطين ، الى ظهور الوان متطرفة من الفكر الصوفى جعلت من الدين مسرحا للشطحات التى لا يقرها العقل .

ولكن فى الحالين ما بهذه البساطة تهدر الافلاطونية أو الارسطاطاليسية كما فعل سافونارولا .

والسؤال الآن هو: الى أى مدى يمكن اعتبار سافونارولا من رواد حركة الرنيسانس أو عصر النهضة الأوروبية ؟ والاجابة على هذا هى أنه بجميع المقاييس الا مقياسا واحدا كان سافونارولا عدوا لاكثر المبادىء التى تجسدت فى عصر النهضة الأوربية .

كان سافونارولا اكبر عدو لذهب « الهيومانزم » أو المذهب الانسانى الذى كان يدعو الى تمجيد الانسان والحياة الانسانية بما فيها من علوم وغنون وآداب ونشاط حيوى وطلب للقوة والمجد والسعادة الدنيوية ولا يرى أن فى كل هذا تعارضا مع طلب الآخرة ، كما كانت الكنيسة الكاثوليكية تعلم الناس فى المالم المسيحى طوال العصور الوسطى . وقد بدأ حياته وهو لايزال فى العشرين من عمره بكتاب « احتقار الدنيا » وختمه بكتابه المسمى « النتائج » ، واسسها فى كل مواعظه الراعدة بالدعوة التى لا تعرف المهادنة الى سحق الجسد والاعراض عن كل القيم الدنيوية واعداد الروح فى كل لحظة للانتقال الى المالم الآخر ، وكان شعاره الدائم : « هيا ! هيا ! اهرب من ارض الظلمات ، أرض الشهوات » ، تشبها ببيت فرجيل : « هيا أهرب من الأرض الوحشية ، أهرب من تلطيخ الشهوات » .

نهو من هذه الناحية لم يغير شيئا في موقف الكنيسة الكاثوليكية التي كانت تعلم أوروبا المسيحية طوال العصور الوسطى ان الحياة الدنيا مجرد عرض زائل وان كل وجود في الزمن ، أي كل وجود مادى ، وهم زائف زائل وان الموت باب الحياة ، وملأت أوروبا بالأديرة والرهبان ، بل على العكس من ذلك ، فقد اجتذب سانونارولا الى دير سان مارك بالذات والى غيره من الأديرة مئات من الرهبان والراهبات وحاول تحويل نلورنسا كلها الى دير كبير ، ولو أتيح له لجعل من إيطاليا كلها معبدا للصوم والصلاة .

حمل سافونارولا حملة شعواء على احياء آداب اليونان والرومان وفنونهم وفلسفاتهم وعلى الاهتمام بالشعر والفنون ، لما فيها من وثنية ومن صرف للناس عن عبادة الله الى عبادة الجمال ، وكانت حملته هذه حديث الأوساط الادبية في فلورنسا فاتهمه المثقفون بالجهل والبربرية ، فكتب بحثا سماه « اعتذار عن الشعر » يشرح فيه آراءه ، وجاء فيه :

«لم يكن فى نيتى مطلقا آدانة فن الشعر ، وانما ادانة اساءة استعماله التى نلمسها فى أعمال الكثيرين . . . فالبعض يزعم أن الشكل هو الأساس الوحيد للشعر ، وهذا خطأ جسيم ، فجوهر الشمعر هو فكر الشماء وفلسفتهم ، حيث أنه لا وجود لشاعر أصيل بدونهما . . . ولأن روح الانسان تكمل تماما بالأغانى وبالموسيقى فقد اخترع القدماء وزن الشعر ليتودوا الناس

الى الفضيلة بمزيد من اليسر ، ففى الحقيقة ما نفع هذا الاسلوب فى البلاغة اذا لم يحقق الغرض المنشود منه ألم ما نفع السفينة الملونة المزينة اذا لم تمخر من اعالى البحار لتصل الى الميناء أما نفعها اذا كانت تبعد الناس أكثر وأكثر عن بر الأمان ألماحق أن الروح لفى خسر اذا وقف الأمر عند طرب الأذن ، واحساس المرء غرورا بأنه مجيد كالآلهة ، والتشدق بملء الفم بكلام الفلاسفة ، والترنم عبثا بشعر الشعراء ونسيان انجيل المسيح او تذكره فى لحظات نادرة » .

فالشعر الذى يستحق الابقاء عليه عند سافونارولا هو الشعر الدينى فحسب ، اما الشعر الذى يتناول أغراضا دنيوية فهو مرفوض . وهو يحمل على حركة احياء آداب اليونان والرومان بقوله :

« ولدينا فصيلة زائفة من الشعراء المزعومين الذين لا هم لهم الا أن يلهشوا وراء اليونان والرومان وأن يكروا أفكارهم وأن يقلدوا قوالبهم وأوزانهم ، وأن يناجوا الآلهة ، كأنما القدماء لم يكونوا بشرا مثلنا ولهم عقول تشبه عقولنا ، وهذا ليس مجرد تصور خاطىء للشعر وأنما هو سم زعاف يدس للشباب . . فما قولنا أذا كان القدماء أنفسهم قد أدانوا الشعراء ؟ الم يكن أفلاطون نفسه ، الذى يرفعه اليوم كل الناس الى أعلى مقام ، هو الذى سن قانونا لنفى الشعراء من المدينة ( الفاضلة ) ، لأن الشعراء بوحى من الآلهة الفاسدة وتشبها بها ، وبسحر الشعر الفاسد ، يملئون الناس بالرغبات المخجلة ويقودونهم الى دمارهم الخلقى ، وماذا يفعل أمراؤنا المسيحيون اليوم : لماذا يهملون هذه الشرور ؟ لماذا لا يسنون قانونا للنفى يطبق ، لا على الشعراء المزيفين وحدهم ، ولكن على دواوينهم وكذلك على يطبق ، لا على الشعراء المزيفين وحدهم ، ولكن على دواوينهم وكذلك على ما أعظم سعادتنا لو أن كل هذه الكتب دمرت ولم يبق من الكتب الا ما يدعو الناس للفضيلة » .

ونحن لسنا بحاجة الى أن نقسول أن معارف سافونارولا عن أفلاطون كانت معارف سطحية ، لأن أفلاطون لم ينف الشعراء من جمهوريته لمجرد تزيينهم للرذيلة ولكن لأسباب فلسفية مدارها بعد الشعر عن « الحقيقة » بدرجتين ، ومن السهل أن نرى أن سافونسارولا كان لا يقسل ضراوة عن الكنيسة الكاثوليكية في تحريم العلوم والآداب والفنون الانسانية وفي أحياء آثار اليونان والرومان ، بل لقد كان أكثر منها ضراوة في التحريم ، وكلامه لا يقل بشاعة عما نقرؤه عن مطاردة محاكم التفتيش لكل ما هو خارج عن اطار الفكر والسلوك في مسيحية العصور الوسطى على أنه من عمل السحر

ومن التعامل مع الشيطان ولذا وجب تدميره واحراقه . فبهذا المعنى كان سافونارولا أكثر سلفية وأشد رجعية من الكنيسة الكاثوليكية .

قال سافونارولا في احدى مواعظه:

« اذهب اذن الى روما والى كل العالم المسيحى ، غلن تسمع فى دور أقطاب رجال الدين وأقطاب رجال الدولة الا الشعر والفن ونثر الخطباء . أقول اذهب هناك لترى بنفسك وسوف تفاجئهم وهم يقرعون نصوص أدبائهم الانسانيين محاولين توجيه عقول الناس وغقا لأقوال فرجيل وهوراس وشيشرون . وهم يفرضون على أسماع الناس افلاطون وارسطو وفرجيل وبترارك ، ويهملون صحة النفوس . . الخ » .

فهو اذن يندد بالكنيسة الكاثوليكية لأنها انجرفت فى تيار عصر النهضة وشماركت فى الاحتفال بآداب اليونان والرومان .

وقد كان لسافونارولا تأثير قوى في بعض أعلام الفنانين في عصره وبعد عصره ، مثل ميكلانجلو ( ١٤٧٥ – ١٥٦٤ ) وبوتيتشيللي ( ١٤١٤ – ١٥١٠ ) وكراناك ( ١٤٧٢ – ١٥٥٣ ) وفاسراى ( ١٥١١ – ١٥٧٤ ) ومنهم من تبعه الى الدير مثل الفنان اندريا ديللا روبيا ( ١٤٣٥ – ١٥٢٨ ) والفنان ديللا بورتا الذي عزف عن الرسم أربع سنوات حزنا على موت سافونارولا ، وكان ميكلانجلو في شيخوخته الكثيبة دائم القراءة في مواعظ سافونارولا باحثا عن سلام نفسه .

كان كل هؤلاء الفنانين يدعون لبادىء سافونارولا ، أو على الأصح يدعون لانجيل الموت الذى كان يبشر به ، وقد تجلى اثره العميق فى اعمالهم الفنية . قال ميكلانجلو لفاسسارى : « أنا لا تمر بخسلدى فكرة واحدة إلا وكانت مدموغة بطابع الموت » . وكان يجهز نفسه دائما للموت ، لذا كثر فى فنه وفن معاصريه تصوير عذابات « يوم القيامة » . وهذا كله بتأثير سافونارولا الذى كان لا يكف عن تذكير الناس بيوم الحساب . وآيسة ذلك « يسوم القيامة» لميكلانجلو التى دخلت الفاتيكان فكانت نوعا من الانتصار لسافونارولا .

كان الفنانون المصورون يرسبون صورة العذراء في ازهى الوان وفي الحسن هندام . . فكان سافونارولا يقول لهم : « انكم تدخلون في الكنيسة كل مظاهر الزينة والغرور . اتحسبون أن العذراء كانت تكتسى برداء شبيه بما تصورون ؟ أنا أقول لكم إنها كانت ترتدى اسمال شحاذة » . . ترى هل كان سافونارولا يخلط بين الفن والحياة ولا يفهم أن الفن « اختيار » كما

كان ارسطو يقول ، ام انه كان فاقد الحساسية الفنية تماما عديم الادراك لمنى « الشكل » في التشكيل ؟

كذلك كان سافونارولا يلوم الفنانين لانهم كانوا يستخدمون الموديلات لرسم موضوعاتهم الدينية واشتخاصهم الدينيون . . فكان يقول : « ويمضى الشبان يقولون عن هذه المراة أو تلك : هذه هى مريم المجدلية ! هذه هى العذراء! هذا هو يوحنا المعمدان! ذلك لانكم رسمتم صورهم في لوحاتكم وفي الكنائس فأفسدتم الأمور الالهية فسادا عظيما . ان فنانيكم المصورين يسيئون اساءات بالغة ، ولو عرفتم ما أعرفه أنا من الفضائح التى تخلقونها لتوقفتم عن اتيانها » .

وختام هذه الفقرة يوحى بصدق الشائعة التى راجت عن سافونارولا ورهبانه من أنهم كانوا يستغلون أسرار الاعتراف التى يأتمنهم الناساس عليها بحكم وظيفتهم الدينية لارهاب أهل فلورنسا وارغامهم على الخضوع لهم .

ويمضى سانونارولا فيقول: «ما سر الجمال؟ اهو في الالوان؟ كلا . . اهو في الملامح؟ كلا . . الجمال صفة تنتج من الانسجام والتوافق بين كل أعضاء الجسم وأجزائه . . وما مصدر الجمال؟ لو بحثتم جيدا لوجدتم أن هذا الجمال ينبع من الروح . . خذوا إمرأتين على مستوى واحد من الجمال، احداهما طيبة وطاهرة ومحترمة ، أما الأخرى فغانية .

« فقى الأولى ترون اشسعاع جمال يوشك أن يكون ملائكيا ، بينما الثانية فهى لا تقارن بالأولى مهما تكن متقنة التكوين . وسسوف ترون ان المراة الشريفة أشد اثارة للحب وللاعجاب حتى عند الرجال الشهوانيين . . فهل ترى هذا راجع الى أن الخير يشارك في جمال الله ويشيع جمال الله في الجسد . . ؟ فيا أيتها النساء المتباهيات بشعركن وبجمال أيديكن ، ها أنذا أقول لكن : أنتن جميعا دميمات . تأملوا امراة تقية وهى تصلى ، تأملوها كيف تشتمل بحرارة الجمال الالهى . تأملوها وهى عائدة من صلاتها تروا جمال الله يتلألا في ملامحها وتروا وجهها شبيها بوجوه الملائكة » .

كل هذا الكلام الساذج لا يصلح لأن يكون نظرية في علم الجمال ، وانها يفسر كيف سيطر سافونارولا على فلورنسا باقناع السذج والنساء المتدينات . وهو ان دل على شيء فهو يدل على ذوق سافونارولا الخاص في النساء . ومع ذلك فقد تركت تعاليم سافونارولا أثرا عميقسا في بعض فنانى عصره ، ويكفى أن نذكر ما فعله بوتيتشيللى بربة الحب والجمال في

لوحته « مولد نينوس » ، نقد جعل بوتيتشيللى من نينوس وهى خارجة من محارتها نموذجا لصبية غلورنسية تغيض بالبراءة رغم عريها ، خالية تماما من ايحاءات الشبق الجسدى والخصوبة الحيوانية التى اقترنت دائما بصورة نينوس في النن والأساطير عبر العصور: انها نينوس أورانيا أو نينوس السحاوية .

فسافونارولا اذن كان عدوا للثقافة الانسانية ، عدوا للفنون والآداب والعلوم الدنيوية ، عدوا لكل فكر او فلسفة لا تلتهب بالشمور الدينى وذكر الموت والبعث في الأصباح والامساء ، فاذا تذكرنا أن الفنون التشكيلية ( التصوير والنحت والعمارة والزخرفة ) كانت من أعظم ما ازدهر خلل عصر الرنيسانس ، كان موقف سافونارولا من كل هذه الأشياء مضادا لحركة التاريخ معاديا للحضارة ، بل أن موقف الكنيسة الكاثوليكية كان أكثر تقدما من موقفه في هذا الصدد بالذات لانها حاولت أن تتعايش مع الفنون التشكيلية والموسيقية وترعاها لتخدم الكنيسة ، بل أن من رجال الكنيسة من حاول أن يتعايش مع المنساني ،

كذلك كان سافونارولا معاديا لحركة التاريخ لأنه كان معاديا لتبلور الروح القومية ، معاديا لاتجاه الوحدة القومية الذى كان من أهم سمات عصر النهقية الأوروبية ، فبانحيازه الكامل الى شارل الثامن ملك فرنسا وقف وحده يناجز كل دويلات ايطاليا في سيعيها للتحالف والاستغناء نهائيا عن الجيوش الاجنبية لحفظ التوازن بين دويلات ايطاليا ، أن فكرة الدولة القومية فكرة دنيوية ، والمسيحى لا يعرف الا الأخوة في المسيح رابطا بين الانسان والانسان ورابطا بين الانسان والله . هذا ما قامت عليه بشارة حواريي المسيح وأباء الكنيسة الأولين في عصرها الذهبي ، وسافونارولا حافظ لرسالتهم اكثر من البابا الداهية الفاسق اسكندر رمز المسيحية الجامعة في كل العالم المسيحي ،

بعد كل هذا ، ماذا يربط سافونارولا بعصر الرنيسانس أو عصر النهضة الأوروبية اذا كان الأساس في دعوة سافونارولا هو العودة الى المسيحية في نقائها الأول أو الى المدينة الفاضلة والله فيها ملك ، ولا حواجز هنالك بين الله والانسان .

هذا بالذات ما يربط سافونارولا بعصر النهضة الأوروبية ، انه كان رائدا من رواد حركة الاصلاح الدينى التى كانت ، بخيرها وشرها جزءا لا يتجــزا من عصر النهضة الأوروبيــة ، وقد كان الركن الركين لحــركة

الاصلاح الدينى ثورتها على المؤسسة الدينية الكاثوليكية الفاسدة والدعوة الى المعودة الى المسيحية في نقائها الأول او الى المدينة الفاضلة حيث لا ملك الا الله ولا حواجز بين الله والانسان ، كان سافونارولا يرى ان الكنيسة الرسولية الجامعة ( الكاثوليكية ) فاسدة من قمة الراس الى أخمص القدم وانه لا أمل هناك في اصلاحها لانها انحرفت بكليتها الى الدنيوية ، ، فرجال الدين فاسدون والعلمانيون شكاكون وحرية التفكير قد قوضت كل شيء ،

حتى الكنيسة نفسها بنت نفسها على فلسفة دينية تنتهى الى تدعيم هذا الفساد أو تبريره ، الأساس فى العقيدة الدينية هو الايمان ، هكذا يقول فقهاء الكنيسة الكاثوليكية : جوهر العقيدة هو الايمان ، وليس العمل الصالح ، ومهما حاول الانسان بلوغ الخلاص الروحى (أى دخول الجنة) بالعمل الصالح وحده فجهده ضائع لأن الخلاص لا يكون الا بنعمة الايمان . ونعمة الايمان لا تحل على الانسان الا اذا أحس على الدوام بأنه مخلوق ضعيف خطاء ، وبالتواضع لله تأتى نعمة الايمان ، وبهذا الاحساس بالضعف والاستعداد للسقوط يتعلق الانسان بالله الغفور الرحيم تعلق الغسريق بقارب النجاة ، ويأتى العمل الصالح فى المقام الثانى ، وهو ليس جوهريا لخلاص الانسان ، مهما كان العمل الصالح من ثمار الايمان الصادق . بل لخلاص الانسان ، مهما كان العمل الصالح من ثمار الايمان الصادق . بل الماء محل التسليم بالنقص الأصيل فى جبلة الانسان ، أو ما يسمى فى المسيحية بالخطيئة الاولى .

فلاذى أضافه سافونارولا هو ان الايمان وحده لا يغنى عن الفضيلة ، أما البابا اسكندر السادس فكان لا يخلط بين الايمان والأخلاق الفاضلة ، وربما كان ينتقل من فراش الرذيلة الى ابتهالاته المخلصة للسيدة العذراء دونما حرج ، وهو صادق الشعور في الحالين ، كان عميق الاحساس بضعف الانسان عميق الايمان بأن الله غفور رحيم ، لقد كانت هذه « التطهرية » والتزمت الأخلاقي في سافونارولا واشياعه شيئا جديدا في أوروبا في نهاية العصور الوسطى ، ولم يلبث الرجل ، حتى بعد هزيمته ، أن تحول الى حركة أو تيار ديني اهتزت له المسيحية الاوروبية ، بدأ الناس يتجادلون في طبيعة الملاقة بين الايمان والعمل الصالح وكان هذا من بدايات حركات الاصلاح الديني .

كان سوء سلوك رجال الدين يزعزع ايمان الناس بالكنيسة الكاثوليكية، بل ويزعزع ايمانهم الدينى جملة ، فكانت الحجة التى تستخدمها الكنيسة لابقاء الناس في حظيرتها هي التالية : لا تنظر الى ما يفعله رجل الدين وانما انصت الى اقواله ، فطالما أنه يدعو الى سبيل الله فاتبعه ولو قبحت أعماله .

العصمة لله وحده فكلنا خطاءون . . البابا من حيث هو رمز للمسيحية وللعالم المسيحي معصوم من الخطأ ، أما من حيث هو بشر فهو قابل للزلل .

ورغم هذا المنطق المتماسك في مظهره ، كانت أصوات الاحتجاج على تجاوزات الكنيسة الكاثوليكية تتصاعد في كل مكان لتدين قرارات الحرمان الجهنمية التي كان يجردها البابوات على نقادهم ونقاد أعوانهم من الأمراء، ولتدين أقبال رجال الدين على عرض الدنيا من مال وملذات جسدية ، وتدين الأبهة التي ترغل غيها الكاتدرائيات ومن غيها من الكرادلة والأساقفة ، وتدين انحياز الكنيسسة الدائسم الى الاقوياء والاغنياء وانحيازها الدائم ضد المستضعفين في الأرض ، وتسخيرها للدين لترويض الجمساهير على الخضوع للطغاة وللظالمين .

كذلك ارتفعت أصوات الاحتجاج فى كل مكان على اتجار البابوات الفاسدين وسماسرتهم من رجال الدين فى صكوك الغفران وبيعها للموسرين من الزناة والقتلة ومرتكبى الموبقات من الرجال والنساء .

ولم تمر عشرون عاما حتى اندلعت فتن الانشـــقاق البروتستانتي في كل مكان .

ولكن سافونارولا ، رغم أنه كان يسمى حركته فى غلورنسا « ثورة دينية » لم يكن داعية انشقاق فى المذهب والعقيدة ، بل ظل الى آخر لحظة يحاول أن يعمل داخل اطار الكنيسة الكاثوليكية ، مع تحفظ واحد وهو أنه كسر عهد الطاعة الذى يرتبط به الرهبان عند ارتدائهم المسوح ، واسسى ذلك على المبدأ القائل أنه « لا طاعة لمخلوق فى معصية الخالق » ، كما نقول نحن فى لغتنا .

## بیکو دیللا میراندولا PICO DELLA MIRANDOLA

#### 1696-1674

كان بيكو ديللا ميراندولا يسمى فى زمانه « العقل المعجزة » او بالتعبير الحرفى « عنقاء العقول » . وكان بعض المحدثين مثل والتر باتر يسميه « امير الرئيسانس الساحر » . وفى الحالين نجد انفسنا بين اوصاف مستمدة من عالم الأساطير . ومن تاريخ ميلاده ووفاته نستطيع أن نرى بسهولة أنه مات فى شرخ شبابه ، فهو لم يعشى الا احدى وثلاثين سنة .

وفى هـذه الحياة القصيرة استطاع بيكو أن يكتسب صيتا واسعا فى ايطاليا كلها بل وفى أوروبا كلها ، بأنه كان من أوسع أهل عصره ثقافة وأعمقهم تأملا ، وكان وسيم الهيئة واسع الثراء عريق الحسب بالاضافة الى علمه الغزير فحق له أن يسمى مجازا « الأمير الساحر » .

وقد ولسد جيونانى بيكو كونت ميراندولا في ميراندولا من اعمال غرارا ، لأسرة مبتوتة الصلة تماما بالثقافة ، فقد كان آله لأجيال طويلة سيادة ميراندولا ، يتوارثون مهنة الحرب ، فكانوا قادة فرقة من الجنود المرتزقة يبيعون خدماتهم العسكرية للملوك والأمراء ، وقسد ظلوا أجيالا في خدمة الأباطرة الألمان من اسرة هوهنشتاوفن ( ١١٣٨ - ١٢٥٤) ومن اسرة هابسبورج بوصفهم قسواد فرق من الجنود المرتزقة ، وهم القسواد الذين يسمون بالايطالية « كوندونييرى » ، وكان أبوه يمتهن أيضا مهنة القتال التى ورثها عنه أخوا بيكو ، جاليوتو وانطونيو ، ورغم أن بيكو نشسأ في حضن الأسرة وسط السلاح والخيل والدروع الا أنه لم يظهر أي اهتمام بمهنة اسرته المتوارثة ، وبينما كان اخواه يتشاحنان على خلافة أبيهما في مهنته بعد وفاته كان جيوفاني بيكو يدرس في هدوء اليونانية واللاتينية والموسيقي .

وكانت أمه تريد له أن يكون قسيسا ، فدخل جامعة بولونيا وهو في سن الرابعة عشرة حيث درس القانون الكنسي أي « الشريعة المسيحية » .

غلما ماتت أمه اهمل هذه الدراسة واقبل على العلوم والآداب الدنيوية يلتهمها التهاما . وفي ١٤٧٩ دخل جامعة غيرارا وهو في سن السادسة عشرة ليدرس الآداب والفلسفة . وقد حدث لبيكو ديللا ميراندولا عكس ما حدث لجيروم سافونارولا تماما ، فقد كان سافونارولا قبل دخول بيكو جامعة غيرارا بأربع سنوات يدرس الآداب والفلسفة ثم انصرف عنهما ليتفرغ للدين كراهب دومنيكاني .

ولم يبق بيكو في جامعة غيرارا غير عسام واحسد ، ثم انتقل الى جامعة بادوا ( ١٤٨٠ – ١٤٨١ ) ليتبحر في اليونانية ، وفي جامعة بسادوا درس ايضا العبرية والعربية والأرمية والكلدانية ، وقسد درس الشسعر العربي على راموزيو ، مترجم ابن سينا ، واشترك في المعركة الفلسفية التي ثارت في جامعة بادوا بين انصار ابن رشسد وخصوم ابن رشد ، وقد اجتذبته فلسفة ابن رشد بفضل حاس ايليا ديل مديجو ، استاذه اليهودي في العبرية لهذه الفلسفة ، وكان هناك من اعلام الأساتذة من امثال باربارو من يتحمس للتوفيق بين الأفلاطونية والأرسطاطاليسية ، أما ملكة بيكو ديللا ميراندولا على الاستيعاب فقد كانت مذهلة سواء بالنسبة للغات وآدابها وللمدارس الفلسفية ، حتى شهد له جهابذة العلماء بأنه يضاهيهم علما وهو بعد في الثامنة عشرة من عمره ، وهكذا لقبوه « بعنقاء العقول » ، لأن العنقاء لا تتجدد من رمادها الا مرة كلمائة عسام ،

ولم يكن بيكو ديللا ميراندولا شابا مدغونا بين اكداس الكتب يعيش عيشمة جاغة معزولة عن الحياة ، بل كان يحيا حياته وحياة عصره كاملة ، يلهو ويسمر مع الشبان والفتيات ، وكان رجل مجتمع ورجل بلاط يتتن آداب السلوك بين ابناء الطبقة الراقية ، وكان غاية في الاناقة . . ومع حياة المجتمع وحياة الفكر الفلسفي وحياة الوجدان العاطفي كانت فيه أيضا ميول روحية دينية من رواسب تلقين أمه المتدينة أيام صباه الباكر . وبسبب تعدد هذه الاتجاهات في نفسه وتضاربها أحيانا ، كان به نازع دائم الى بناء سلامه النفسي على التوفيق بين هذه المتناقضات وايجاد التجانس فيها بينها داخل نظام فلسفي واحدد .

كان هناك أولا التناقض بين المسيحية ووثنية اليونان والرومان ، وكان بيكو محبا للمسيح ومحبا لأغلاطون في وقت واحد . غما الحل ؟ الحل هو رغض هذه المواجهات المستمرة بين المسيحية والوثنية ومحاولة التوفيق بين المسيحية والأغلاطونية . . نفس الأمر بين ارسطو والملاطون .

بدأ بيكو ديللا ميراندولا حياته الفكرية ارسطاطاليسيا متحمسا وكتب ينتقد أفلاطونية فيتشينو . فلما انتقل الى فلورنسا عسام ١٤٨٤ في سن الحادية والعشرين التقى بفيتشينو وبسدا يعيد النظر في موقفه من الأفلاطونية وانضم الى حلقة فيتشسينو في بلاط لورنزو دى مديتشى التي كانت تسمى « اللواء » بمعنى الفرقة العسكرية ، وهنا بدأت محاولاته للتوفيق بين أرسطو وافلاطون .

وفى ١٤٨٥ دعى بيكو الى جامعة باريس ، وفى هـذه الفترة دخل فى مغامرة عاطفية فهرب عام ١٤٨٧ مع سيدة متزوجة من سيدات آل مديتشى، وكاد الأمر أن ينتهى الى مأساة لولا أن تدخل لورنزو وحل الموضوع بسلام . وفى هذه الفترة أيضا تعلم بيكو « الكابالاه » ، وهو علم الاتصال بالأرواح والتعامل مع الجن ، وهو اصلا نـوع من السحر عند اليهود يقوم على تفسير التوراة تفسيرا باطنيا ٠٠ ( و « كابالاه » فى العبرية كلمـة تعنى اصـلا ( التقاليد » ٠٠ ) .

وفى نهاية ١٤٨٦ وضع بيكو ديللا ميراندولا كتابا سـماه « النتائج التسعمائة » ويشتمل على ١٩٠٠ قضية فلسـفية يحاول فيها بيكو أن يفسر المسيحية تفسيرا فلسفيا ، وارسل مؤلفه الى البابا انوتشنتو الثامن الـذى كان جالسا على الكرسى البابوى من ١٤٨١ حتى ١٤٩١ . واعلن استعداده للدفاع عن قضاياه فى روما فى مناظرة عامة . ودرس البابا هـذه القضايا فوجد سبعا منها تنطوى على زندقة وستا منها يداخلها الشك . وبالفعل عرض بيكو قضاياه ودافع عنها فى روما فأدانها البابا بتهمة الزندقة وامر بايقاف المفاظرة فى ١٤٨٧ . وصدر أمر بالقبض عليه ففر الى فرنسا . وهناك تعقبه رسل البابا فقبض عليه وسجن فى فانسين خارج باريس ، ثم أفرج عنه بعد تدخل عديد من أمراء ايطاليا ، وتوسط له لورنزو دى مديتشى فى قصره المنزولا مع بقية اعضاء « اللواء » أو الاكاديمية الافلاطونية تحت حمايته مع الفيلسوف فيتشينو والمفكر بوليتزيانو وغيرهما كثيرين من الشعراء والادباء والفنانين ، وبهذا انقذ لورنزو بيكو ديللا ميراندولا من محاكم التفتيش .

ثم كتب بيكو كتابه المسمى « هبتايلوس » أو « ايام الخليقة السبعة » ( ١٤٨٩ ) . . وأهداه الى لورنزو دى مديتشى . وفى هسذا الكتاب حاول أن يجد توافقا بين ما ورد فى سفر التكوين فى التوراة وما ورد فى محاورة « تيماوس » لاغلاطون عن خلق العالم . وفى هسذه الرسالة ينتفع بيكو من تفقهه فى اليونانية وفى العبرية ليعقد المقارنات ويحلل الاشارات ويفك الرموز الخبيئة فى كل من النصين ، وليس المهم فى كل هسذا أن يكون بيكو قد أصاب

او اخطأ فى تصوراته . وانها المهم هو هـذا الحماس الـذى تجلى فى بعض دعاة الهيومانزم او المذهب الانسانى فى عصر الرنيسانس للتوفيق بين الدين والفلسفة حفاظا على الايمان او حتى لإ يفقدوا الايمان . وقد كان بيكو ديللا ميراندولا واحدا من هؤلاء المفكرين المؤمنين بالانسان .

وفى ١٤٩١ كتب بيكو ديللا ميراندولا كتابه « فى الجوهر الواحد » الذى حاول فيه التوفيق بين ارسطو وافلاطون ٠٠ وكان آخر كتاب كتبه ونشر بعد وفاته كتاب اسمه « تسفيه التنجيم » يهاجم فيه الننجيم والمنجمين ويرد على مزاعم القائلين بأن قدر كل انسان محدد منذ مولده بالأفسلاك ومسارها وبروجها ، وإن الانسان مجرد من الارادة ، او مسير لا مخير كما يقولون ، بسبب سيطرة النجوم على حياته وعلى مصيره ، وقد كان هذا الكتاب سببا فى اقدام البابا اسكندر السادس على رد اعتبار بيكو ديللا ميراندولا اليه فى ١٤٩٣ ، عاما واحدا قبل وفاته فى ١٧ نوفمبر ١٤٩٣ ، عام اقتحام شارل الثامن مدينة فلورنسا .

لماذا يعد بيكو ديللا ميراندولا قطبا من اقطاب عصر النهضة الأوربيسة وقطبا من اقطاب حركة الهيومانزم ؟

هو يعد كذلك لأن جوهر فلسفته يقوم على ثلاثة مبادىء:

ا ــ الايمان بكرامة الانسان وعـزه الانسان ونبل الانسان وبأن للانسان قيمة في ذاته وبأن للحياة الانسانية قيمة في ذاتها ويجب اثراؤها بكل ما في الطبيعة والعالم المادى من مكر ونشاط وعلوم ومنون وآداب .

٢ — بأن الانسان سيد مصيره في هــذا العالم وأن انسانيته مقترنة بقدرته على الاختيار .

٣ ــ ان الحضارات الوثنية الأولى كانت تنطوى على حكمة عميقة اهدرها العالم المسيحى . ولــذا فكل نهضة يجب أن تقوم على استيعاب التراث الوثنى عند اليونان والرومان وغيرهما من شعوب العالم القديم .

وقد كان من المفارقات الغريبة أن صاحب هـذه الدعوة للاحتفال بالحياة الدنيا يؤخذ كالمسحور حين سمع موعظة لسافونارولا عـام ١٤٨٢ في الحلقة التي عقدها الرهبان الدومنيكان في ريجيا أميليا ، لأن سافونارولا هو أولا وأخيرا صاحب كتاب « احتقار الدنيا » وصاحب فلسفة الموت الذي قضى حياته في اعداد الناس للاعراض عن هـذا العالم وتجهيز أرواحهم للعالم الآخر ، ولعل السذى سحر بيكو ديللا ميراندولا في هـذه الموعظة

كان شجاعة سافونارولا فى التنديد بمفاسد الكنيسة فى عصره . وبعد سبع سنوات من هدفه الحلقة ظل بيكو ديللا ميراندولا يغرى لورنزو دى مديتشى فى ١٤٨٩ باعادة سافونارولا الى غلورنسا حتى استجاب له لورنزو عسام ١٤٨٩ وبذلك تغير تاريخ هدفه المدينة .

9 9 9

حين عرض بيكو « النتائج التسعمائة » في روما واراد ان يدانع عنها علنا في مجمع الكرادلة عام ١٤٨٧ ، قدم لها بمقدمة ضافية تسمى « الخطبة ». وقد اهتم معاصرو بيكو ودارسوه بتحليل هذه الخطبة الضافية لما اشتملت عليه من مبادىء اساسية توضح كثيرا من جوانب اصحاب الفلسغة الانسانية في عصر الرنيسانس ، غير أن بيكو لم يستطع القاء « الخطبة » بسبب صدور قرار البابا بتجريم القضايا التسعمائة جملة وايقاف المناظرة ، فكتب بيكو « الدفاع » ( الابولوجيا ) ليشرح وجهة نظره ، أما « الخطبة » فهى تنشر عادة تحت عنوان « في كرامة الانسان » ، نهذا موضوعها ، ويعدها اكثر مؤرخى الفكر بمثابة « مانيفستو » أو « بيان » باعادة اكتشاف الانسان في عصر النهضة الأوروبية يمثل رأى دعاة المذهب الانساني .

وتبدأ الخطبة على الوجه الآتى : الانسسان هو عجيبة العجائب في الخليقة وهسو أحسق المخلوقسات بالاعجساب والتبجيد . غالله خلق كافسة الكائنسات من جمسساد ونبسسات وحيسوان . بل وخلق الملائكة . وحسدد لسكل مخلوق طبيعسة ثابتة ومكانة ثابتهة . الاالانسان السذى خلقه الله وأودع هيه القدرة على اختيار طبيعته وتشكيلها بنفسه . الله وضع في الانسسان بذور كل أشكال الحياة وهو يستطيع أن ينهى من هسذه البذور ما يختاره لنفسه . في استطاعته أن يصبح جمادا أو نباتا أو حيوانا أو ملاكا أو جرما من أجرام السماء ، بل وأن يصبح « أبن الله » متجاوزا كل المخلوقات في الاتحاد مع الله ، وقدرة الانسان الخارقة هذه على تشكيل نفسه وفق أرادته هي وراء معتقدات الشعوب ورموزها في مختلف الثقافات والديانات منذ القدم ، وفي « الخطبة » سرد لكسلام الله الآدم يبلغه هيه بهذا الامتياز على كافة المخلوقات وهو يذكرنا بما ورد في القرآن الكريم عن المكانة المتهيزة التي حبا بها الله آدم على الملائكة وسائر المخلوقات منذ الخلق الأول .

كان تمجيد بيكو ديللا ميراندولا للانسان استنادا لهذه الحيثيات الدينية عملا مرفوضا بالنسبة للكنيسة التى كانت تركز على قدرة الانسسان على الستوط منذ العصيان الأول بدلا من أن تركز على قدرته على الكمال . وكان قول بيكو إن الانسان حرفى أن يختار طبيعته بنفسه ، وإنه سيد نفسه

ومصيره ، وان عمل الانسان ونشاطه هما اللذان يسيران به الى الرقى او الانحطاط ، بمثابة تجديف لأنه يلغى دور العناية الالهية أو التدخل الالهى أو « النعمة » الالهية في انقاد الانسان من الستوط وتمكينه من العمل الصالح ومن استحقاق الخلاص في الدار الأخرى سواء بالايمان أو بالمعمودية أو بهما معا ٠٠ كما أن في ايحاء بيكو أن في امكان الانسان أن يصبح « ابن الله » زندقة واضحة بالمتياس المسيحي لانه بمثابة غض من الوهية المسيح وافتراض واضح لطبيعته البشرية وفهم للاهوت المسيحي و « الكريستولوجيا » على انهما مجرد مجموعة من الرموز الاسلورية السامية لا تختلف في كثير عن قصة ارتقاء هرقل الى مصاف الآلهة بأعماله الصالحة أو قصة آلام برومثيوس من أجل انقاذ البشرية عند اليونان .

منظرية بيكو ديللا ميراندولا بتمام حرية الارادة الانسانية في تشكيل طبيعة الانسان الفضت الى مجموعة أخرى من النتائج منها اعادة تعسريف العلاقة بين الله والانسان واعادة تعريف العلاقة بين الانسان والعسالم . وكانت أكمل تعبير عن روح « الفردية » المطلقة الى حد التأله التى تميسز بها عصر النهضة الأوربية ، وأكمل تعبير عن روح « الحرية » و « التمرد » العبقرى التى شاعت في كل وجه من وجوه الحياة في عصر الرئيسانس ، وأكمل تعبير عن روح « الحرية » و « التورة » و «المفامرة »وكل وأكمل تعبير عن روح « الحرية » و « الشخصية الفاوستية » . وهى التجسيد الأمثل هذه المعانى التى تبلورت في « الشخصية الفاوستية » . وهى التجسيد الأمثل الشخصية الانسان في الحضارة الأوربية الحديثة بداية من ماركو بولو (١٢٥٤ الشخصية الاعبين بالرءوس النووية .

أما حركة صعود الانسان فقد قسمها بيكو ديللا ميراندولا الى ثلاث مراحل هى : تطهير الروح بالفلسفة الأخلاقية وبالجدلية ، وتنوير الروح بالفلسفة الطبيعية وهى تشمل طبعا العلوم والفنون والآداب ، وبلوغ الروح مرتبة الكمال باللاهوت أو الالهيات ، ففى فلسفة بيكو ديللا ميراندولا مكان حقا للالهيات فى أعلى السلم من العقل الانسانى ، ولكنها ليست بالضرورة الالهيات التقليدية التى اسست عليها العقيدة المسيحية الكاثوليكية أو غير الكاثوليكية .

خذ مثلا نماذج من « النتائج التسعمائة » التى رفضتها الكنيسة جملة ونوهت بزندقة ثلاث عشرة قضية منها :

هناك قول بيكو إن المسيح « لم يدفن في العالم السفلي » بمعنى انه لم يدفن في القبر ، وهذا يوحى بأن بيكو ديللا ميراندولا كان مطلعا على

القرآن الكريم في نصه العربي لأنه كان يتقن العربية أو على بعض التفاسير الاسلامية للقرآن الكريم ، وأنه كان مقتنعا بأنهم « ما قتلوه وما صلبوه ولكن شبه لهم » ، وأن الله رفع المسيح « مكانا عليا » ، وعلى كل فقد كان مثقفو العالم المسيحي في عصر النهضة الأوربية ، ولاسسيما في الأوساط الجامعية ، على علم كانى بأساسيات العقيدة الاسلامية والفسكر الاسلامي والفلسفة الاسلامية من خلال تشتت علماء الاندلس في عسديد من جامعات أوربا .

وهناك أيضا قول بيكو في « النتائج التسعمائة » إن الصليب والصور الدينية لا ينبغى أن تقدس بنفس الطريقة التي يقدس بها الله . . وانزعاج الكنيسة الكاثوليكية من هذا المبدأ لا تفسير له الا أنها اشتمت فيه أتهاما لها بأنها قد انحدرت إلى الوثنية .

وهناك أيضا رأى بيكو أن الكبائر أو ما يسمى فى العرف الكاثوليكى « بالخطايا السبع القاتلة » كالقتل والزنا والطمع والكبرياء . . الخ ، لا يمكن أن تستحق العقاب بالجحيم الأبدى لأنها ترتكب فى حياة الانسسان المحدودة بالزمن ، فما كان محدودا لا يمكن عقابه باللا محدود . . وهنا أيضا يبدو أن بيكو كان متأثرا بالعقيدة الاسلامية والفكر الاسلامى ، فالله فيهما يمكن أن يغفر كل ذنب فيما خلا الشرك .

كذلك هناك اكثر من قضية في « نتائج » بيكو تتعلق بالقربان المقدس عند المسيحيين وتحول لحم المسيح ودمه الى الخبز والنبيذ .

وليس من الضرورى أن نفترض أن مصادر فكر بيكو كانت كلها السلامية أو عربية فهناك من فقهاء الدين المسيحى أمثال أوريجن الاسكندرى ( ١٨٣ ــ ٢٥٤ ) الذى ذهب الى نظرية الغفران الشامل فى الآخرة ، وكان ينزع مثل بيكو الى فهم المسيحية فهما مجازيا ، وقد رفضت الكنيسة الغربية تخريجاته ، وهناك أريوس الاسكندرى ( ٢٥٦ ــ ٣٣٦ ) الذى أنكر وحدة الثالوث وبالتالى أنكر الوهية المسيح ، وقد رفضت الكنيسة رأيه فى مجمع نيقية عام ٢٣٥ ، كما أنه كان يرى أن المسيح لم يصلب الا فى الظاهر فقط ، وهدو نفس ما قاله بيكو ديللا ميراندولا بتفسيره الرمزى المقيدة المسيحية ، وقد ذكر بيكو أوريجن بالفعل بين مصادره وطالب الكنيسة بالاعتراف به ، ومع ذلك فقد كانت المصادر الاسلامية والمسادر المسيحية المرفوضة من الكنيسة كلها متاحة أمام بيكو في عصره الذي كان يموج بالافكار الجديدة والقديمة الخلاقة ،

وقد انترضت اكثر اعتراضات بيكو على اللاهوت المسيحى . ولكن بقيت بعض هذه الاعتراضات وغدت جزءا لا يتجزأ من المعارك الفسكرية واللاهوتية التى اقترنت بحركة الاصلاح الدينى فى عصر النهضة الأوربية ، والمترنت بظهور المذاهب البروتستانتية المختلفة . مثال ذلك معركة الجبر والاختيار ، ومعركة الصور والتماثيل ، ومعركة « اليوخاريست » أو العشاء الربانى وتحول جسد المسيح الى الخبز والنبيذ .

حتى مشكلة اللغة التى اثارها بيكو ديللا ميراندولا فى كتاباته كانت وجها هاما من معركة لغة التعبير التى لازمت خسروج اوربا من عصرها الوسيط الى عصرها الحديث ، فقد كان بيكو ديللا ميراندولا من دعاة كتابة البحوث الفلسفية واللاهوتية بلاتينية مبسطة سهلة الفهم على المثقف العادى، وكانت تعرف فى عصره «باسلوب باريس» ، بينما كان كرادلة روما يتشيعون للاتينية الكلاسيكية الفصحى العالية البلاغة ، ، او ما كان يستمى يومئد «اسلوب شيشرون » ، بل وكانوا يتعصبون لهذه اللغة الفصحى ويعدونها لازمة لاكتمال الايمان ،

ونحن اليوم نربط بيكو ديللا ميراندولا بحركة الهيومانزم او المذهب الانساني . . وهي حركة تمثل في جوهرها التيار العلماني في عصر النهضة الأوربية . . باستثناء عدد محدود من كبار المنكرين مثل إرازموس والسير توماس مور الذين اقترنت اسماؤهم بما يسمى « الهيومانزم المسيحي » ممن دعوا لتمجيد الانسان وعلومه ومنونه وآدابه ولكن رمضوا تمزيق العدوة الدينية التي قامت عليها الكنيسة الجامعة (اي الكاثوليكية) وتمسكوا بوحدة العالم المسيحي .

ولكن معاصرى بيكو ديللا ميراندولا الذين كتبوا عنه قبل وغاته وبعد وغاته . . مثل باولو كورتيزى مؤلف كتاب « اعلام العلماء » في ١٤٩٠ و « كتاب الحكم » (جمع حكمة ) في ١٥٠١ وكتاب « الكاردينال المثالى » في ١٥١٠ . . كانوا لا يرون فيه كل هذه العلمانية التي ننسبها اليه . وانها كانوا يرون فيه مفكرا دينيا في المقام الأول ، بل ويدافعون عن صححة تأملاته اللاهوتية ، وقد حاول كورتيزى أن يصوره في صورة « الكاردينال المشالى » بالرغم من اتهام الكنيسة اياه بالزندقة ، وهو نفس راى السير توماس مور فيه .

كان الكاردينال المثالي عند كورتيزي هو مقيه الدين الذي يعمل العقل في الدين ليتغلب على كل ما يتحدي العقل في الدين . . وربما كان هذا الموقف

من بيكو ديللا ميراندولا هو التقدير الصائب لفلسفته حول الله والانسسان التي يمكن ان تكون تعبيرا عن محاولته التوفيق بين افلاطون وارسطو .

وبذلك لا تبقى الا نقطة محيرة واحدة ، وهى انجذاب اكبر مدامع عن شرف الانسان انجذاب المسحور الى اكبر داعية لاحتقار الدنيا ، فقد اوشك سافونارولا أن يقود بيكو ديللا ميراندولا الى عتبة دير سان مارك في غلورنسا .

...

### نیوناردو دافنشی LEONARDO DA VINCI ۱۵۱۹ - ۱۲۵۱

□ كما نقول إن عصر النهضة الايطالية بدا في الأدب بالشاعر دانتي ، كذلك غلنقل انه بدا في الفنون التشكيلية بالفنان جيوتو (١٢٦٦ — ١٣٣٧) الذي كان معاصرا لدانتي . وكما نقول ان ادب دانتي كان يمثل عصر الانتقال من العصور الوسطى الى بدايات العصر الحديث . فلنقل أيضا أن من جيوتو كان يمثل هذا الانتقال ، من حضارة العصور الوسطى الى حضارة الرئيسانس ، ففيه من هذه وتلك شيء كثير ،

هذا القلق الحضارى الذى تجلى — ولا يزال — فى كل وجه من وجوه الحياة الأوربية منذ نحو ١٣٠٠ بدأ بالميلاد الجديد لفن التصوير بظه—ور جيوتو ، ثم بالميلاد الجديد لفن النحت ، ثم بالتحول العميق الذى اصاب فن العمارة فتطورت من الطراز القوطى الى الطراز الكلاسيكى الجديد ، عبر « الكواتروتشينتو » ، اى من ١٤٠٠ الى ١٤٩٩ ، اى القرن الخامس عشر ثم عبر القرن السادس عشر ، الى ان تصدعت الكلاسيكية الجديدة وحلت محلها مدرسة الباروك ، أو مدرسة « الإغراب » .

كان جيوتو يقف مثل دانتي بين عالمين : كان ينتمى الى العصور الوسطى لأن الهامه كان الهاما دينيا محضا لا مكان فيه للتصوير الدنيوى ، ولأن اكتشافه للبعد الثالث او ما يسمى بالمنظور ، وهو العمق الذى به تتجسم المرئيات والصور والتماثيل وكل كتلة تقع عليها عين الانسان ، كان اكتشافا تقريبيا لا يقوم على اسس علمية .

كانت اوربا تد نسيت نحو الف عام نمن التجسيد او التشكيل حيث تبدو المرئيات مجسمة كما هى فى الطبيعة ، نسيت التجسيد او التشكيل بسبب الحضارة المسيحية التى سادتها اكثر من عشرة ترون ، ولانها دخلت فى معارك حياة او موت مع الحضارات الوثنية السابقة على ظهور التوحيد ، عاشت فى جزع تاتل من كل ما هو مجسد فى الفن او فى الحياة ،

وبعد أن دمر المسيحيون الأول كل ما وصلت اليه أيديهم من أصنام الآلهة والبشر وصورهم خشية عودة الوثنية ، انقرض فن النحت تماما . ولم يبق من فن الرسم الا الزخارف التجريدية من الأمشاق الهندسية المتكررة أو أمشاق الأزهار وأوراق الشبجر ، والا بعض الصور المقدسة ( لدى المسيحيين ) المسطحة ذات البعدين بالفسيفساء الشائعة في الفن البيزنطي ، أو بالزجاج الملون المعشق بالرصاص الشائع في نوافذ الكاتدرائيات القوطيسة في أوربا الغربية . . ولم ينج من هذا الاضطهاد الا فن العمارة لحاجة الدين اليه في بناء دور العبادة ، ولحاجة الأمراء اليه لبناء الحصون والقسلاع والقصور .

كان البعد الثالث أو العمق مرادفا للوجود فى المكان والزمان . والمكان والزمان هما دار الفناء . والاستعداد للحياة الأبدية يقتضى التجرد من الجسدانية الفانية أو من الحياة الدنيا ، لهذا فقد كان مجرد اشتغال جيوتو بالتصوير التجسيدى « الفيجوراتيف » أى بالبعد الثالث ، مهما كان اجتهادا فى البدايات . . حدثا ضخما لانه كان بمثابة التقاء الدين والدنيا . لقد كسرت الحواجز التى كانت قائمة بين الدنيا والآخرة .

ومنذ ذلك التاريخ اصبح ممكنا أن نخلد ذكرى العظماء بالتماثيل والصور ونحيى ذكرى الأحباء بالرسوم والأيقونات دون أن نتهم بالوثنية . . لأننا ندرك أن رموز الفن ورموز العقيدة مستويان مختلفان . بل مستويات مختلفة . . في الادراك الانساني . . ومنذ ذلك التاريخ اصبح ممكنا للفن أن يقلد الطبيعة والحياة أو أن يبدع منهما ابداعا خلاقا دون أن يتهم الفنان بالشرك أو الردة الى اقامة الاصنام ، وكان كل ذلك انتصارا للانسان .

وبازدهار العلوم والآداب والفنون الانسانية . ذلك الازدهار الذي القترن باحياء حضارة اليونان والرومان . استوحى فنانو عصر النهضة الأوربية فنون النحت والتصوير والعمارة عند القدماء شكلا وموضوعا . أما من حيث الشكل فقد سيطرت قوانين التجسيد والتكوين والحركة درجة درجة على مصورى عصر النهضة الايطالية ومثاليه حتى بلغت أوجها بعد قرنين من التطور التدريجي في فن الأقطاب الشلاثة : ليوناردو دافنشي قرنين من التطور الدريجي في فن الأقطاب الشلاثة : ليوناردو دافنشي الما من حيث الموضوع فقد شاع في فن عصر النهضة استحياء الاسساطير والموضوعات اليونانية والرومانية الى جانب استحياء القصص الديني المسيحي والموضوعات الدينية المسيحية ، وشاع الاهتمام بتصوير الطبيعة والحياة . . وشاع الاهتمام بتصوير الطبيعة والحياة . . وشاع الاهتمام بتصوير أجسام الرجال والنساء بدقة تضاهي

دقة الطبيعة .. وبوجه عام كان ننانو الرئيسانس ــ كما كان منسانو اليونان القديمة .. يرون في كمال اجسام الرجال جمالا يفوق جمال اجسام النساء .

وقد ادت الرغبة في تقليد الطبيعة والحياة الى اكتشافي قوانين التجسيد من جهة ، والى الاهتمام بدراسة التشريح من جهة أخرى ، وكانت أكبر ثورة قام بها منانو الرنيسانس هى اكتشاف أهم قانون من قوانين التجسيد ، الا وهو قانون « المنظور » السذى به تأخذ المرئيات بعدها الثالث الا وهو « العمق » ( أو الارتفاع ) ، ، فلا تبدو المرئيات مسطحة بالطول والعرض وحدهما ، واساس هذا القانون هو أن الأجسام تبدو أصغر وأصغر ببعدها أكثر وأكثر عن خط النظر ، وأن الخطين المتوازيين يبدوان أضيق في مين الناظر أذا أمتدا بالدرجة الكافية ، ( أما في علم الهندسة فالخطان المتوازيان المتالز لا يلتقيان مهما أمتدا ) ، ولم يكن الاقطاب الثلاثة ، ليوناردو دافنشي ورفاييل وميكلانجلو أول من اكتشفوا أهمية البعد الثالث أو التشريح ، ولكنهم كانوا أول من بلغوا بهما حد الكمال .

...

ولد ليوناردو دافنشى فى ١٥ أبريل ١٤٥٢ فى قرية انكبارى بالقرب من بلدة فنشى فى ريف مقاطعة توسكانيا بجوار مدينة فلورنسا وكان ابنا غير شرعى لمحام ورجل اعمال ناجح يعمل موثقا للعقود اسمه بييرو دافنشى، من فتاة ريفية فقيرة تدعى كاترينا وقد تزوج الأب فى نفس عام ميسلاد ليوناردو من فتاة من نفس مركزه الاجتماعي وأما الأم فلم تلبث أن تزوجت بعد انجاب ليوناردو من رجل رقيق الحال من بيئتها وقد قبلت ليوناردو المسغير منذ مولده اسرة أبيه ، وتم تعميده فى حضور الاسرة وعشرة اشخاص آخرين وتولت تربية ليوناردو امراة أبيه ، ولكن الاب تزوج بعد ذلك ثلاث مرات وانجب ابناء كثيرين بلغ عددهم عشرة .

ولا نعرف الكثير عن حداثة ليوناردو غير انه عاش في هنشي حتى سن الثالثة عشرة أو السابعة عشرة ، وأن تعليمه الابتدائي كان بسيطا ، الا انه أظهر استعدادا واضحا للرياضيات وللهندسة وللهنون التشكيلية ، وأنه لم يتعلم اللاتينية في صباه ، ولكنه علم نفسه اللاتينية قراءة وكتابة بدرجة كافية حين بلغ سن الاربعين ، كذلك نعرف عن الصبي ليوناردو أنه كان شديد الالتصاق بأبيه ، ولكنه كان يقضى أكثر وقته خارج البيت ، غالبا

للنآلف مع الطبيعة أو لعله كان حائرا بين أبيه وأمه . . كذلك لوحظ عليه أنه كان محبا للوحدة .

ويبدو أن ليوناردو كان فى فنشى وحيدا بلا اصدقاء . ولكنه لم يكن يتململ من ذلك أبدا . وقد كتب يقول : « اذا كنت وحيدا ملكت نفسك » . وهناك احتمال أن يكون وضعه كابن غير شرعى قد سبب له المتاعب فى حداثته سواء فى البيت أو فى المدرسة أو فى مجتمع فنشى الريفى الصغير ، فأدى ذلك الى انطوائيته وعزوفه عن مخالطة الناس . . بل والى عقده النفسية الكثيرة التى انتهت به الى الخوف من المراة رغم أنه كان بشهادة كلمعاصريه بالغ الوسامة والرشاقة والأناقة . . بل وانتهت به الى الشذوذ الجنسى غالبا حتى لا يكرر غلطة أبيه .

اما امه فقد انقطعت أخبارها ، غير اننا نسمع أن ليوناردو حين بلغ سن الأربعين كان يقيم في ميلان وكان يستخدم مدبرة منزل اسمها كاترينا توفيت غالبا أثناء العمل عنده ، وقد دفنها على نفقته ، وقيل إنها امه ،

وكان لليوناردو أخ اسمه فرانشسكو أنجب غلاما فكتب اليه ليوناردو يقول « أنت سعيد لأنك خلقت لنفسك عدوا حريصا على استخلاص حريته التى لن ينالها منك قبل موتك » . فاذا كانت هذه العبارة تعبر عن شهور ليوناردو نحو أبيه في مكنونات عقله الباطن . . شعور البغض الدفين بين الولد والوالد ، وربما بين الوالد والولد ، فربما أمكن بذلك تفسير شذوذ ليوناردو الجنسى على غرار ما حاول فرويد أن يفعله في بحثه عن ليوناردو دافنشى .

وهناك وثيقة تثبت أن الوالد بييرو داننشى عين رسميا موثق عقـود السنيورية فى ملورنسا عام ١٤٦٩ . . ومن هذا نستدل على أنه انتقـل الى ملورنسا فى تلك السنة حين كان ابنه ليوناردو فى السابعة عشرة من عمره . . وقد أثرى بييرو من زبائنه الخصوصيين حتى أنه امتلك شـقة فى قصر البوديستا فى ملورنسا واستأجر بيتا آخر فى المدينة كما أنه امتلك ميللا فى بلدة منشى . ولا نعرف أن كان الأب قد اصطحب أبنه الى ملورنسا مع أنتقاله اليها .

ولكننا نعرف ان الأب لاحظ نجابة ابنه فى فن الرسم منذ أن كان غلاما فى فنشى يرسم المناظر الطبيعية . فعرض بعض رسومه على الفنيان. الشمهير أندريا ديل فيروكيو (١٤٣٥ – ١٤٨٨) . وهو رسام نحات ومعمارى فى وقت واحد ، فقد كانت عادة الفنانين فى تلك الأيام أن يشتغلوا بالفنون. التشكيلية جميعا فى وقت واحد . . وكان ذلك فى فتسرة ما بين ١٤٦٤

و .١٤٧٠ . مقبله ميروكيو تلميذا في مرسمه . وفي ١٤٧٢ قبل ليسوناردو دامنشي عضوا في « جماعة سان لوكا » ، وهي نقابة الفنانين التشكيليين في ملورنسسا .

كذلك نعلم أن غيروكيو احتفظ بليوناردو دافنشى مساعدا له لمسدة خمس سنوات بعد دخول ليوناردو دافنشى نقابة الفنانين التشكيليين . ونعلم أن ليوناردو دافنشى كان فى ١٤٧٦ يقيم مع فيروكيو . ومعنى هسذا أن ليوناردو دافنشى ظل على صلة وطيدة بأستاذه فيروكيو ، تلميذا ومساعدا سبع سنوات على الاقل من ١٤٧٠ الى ١٤٧٧ ، أى بين سن ١٨ و ٢٥ . وقد اعترف فيروكيو فيما بعد بأن تلميذه تفوق عليه . وكان رأى ليوناردو دافنشى الذى دونه هو قوله : « من لا يتفوق على استاذه فهو تلميسسذ متضلف » .

وفى ١٤٧٦ . . اى حين كان ليوناردو دافنشى فى الرابعة والعشرين من عمره . . اتهم مع عدد من شبان فلورنسا بالشذوذ الجنسى . ولكن بعد جلستين من المحاكمة حفظت القضية لعدم كفاية الأدلة . غير أن أكثر الباحثين فى سير الأعلام يجمعون على صحة هذا الاتهام . ولفرويد بحث هام فى هذا الموضوع .

...

كانت لغيروكيو وليوناردو داخشى اهتمامات مشتركة غير التصوير والنحت والعمارة والموسيقى .. كانا يهتمان بالرياضيات والهندسسة والتشريح . وقد ترك لنا ليوناردو داخشى مئات من الرسوم التشريحية التي يعدها البعض دراسات في علم التشريح .. ولكن اكثر هذه الرسوم لا تتجاوز التسجيل الظاهرى .. أى تسجيل الفنان لا الطبيب . ومع ذلك فقد تجاوز ليوناردو دافشى في بعض هذه الدراسات التشريحية اهتمامات الفنان ودخل منطقة العلم المتخصص .

ويقال إن أول من علم ليوناردو دافنشى علم التشريح كان الفنان فيروكيو ، ويقال أيضا أن ليوناردو دافنشى درس التشريح دراسة منظمة في ملورنسا مع طلبة الطب .

ولما كنا نعرف أن لورنزو دى مديتشى نتل جامعة غلورنسا ، وغيها كلية الطب ، إلى بيزا بمجرد انتقال ليوناردو الى غلورنسا غيمكن أن نستخلص أن ليوناردو داغنشى لم يتعلم التشريح مع طلبة الطب الا غترة وجيزة ، وعلى كل غتد كتب ليوناردو نفسه يقول « وقد رأيت تشريح من

نفذ فيهم حكم الاعدام شنقا » ، وهو هنا غالبا يشير الى من جرى اعدامهم فى مؤامرة باتزى عام ١٤٧٧ . وهناك كتاب لمؤلف مجهول معاصر يقسول ان ليوناردو قام بتشريح جثث كثيرة فى مستشفى سانتا ماريا الجديدة ، ولكن هدذا يشير الى تاريخ اقامته الثانية فى غلورنسا وليس الى غترة التسكوين .

كان التشريح معروفا عند اليونان ثم فى مدرسة الاسكندرية ثم عند العرب ، ويقول أرسطو فى «خلق الحيوانات» (١/٧) إن تعليم التشريح ينبغى أن يتم برسوم ايضاحية ، وكان هيروفيلوس وأراسيستراتوس ، عالما التشريح فى مدرسة الاسكندرية يستعملان الرسوم الايضاحية عند شرح تشريح جسم الانسان ، وكان علم التشريح أولا يوضح بالصور خمسة أشياء : العظام والعضلات والأعصاب والأوردة والشرايين ، ثم أضيف الى ذلك منظر المرأة الحامل ومنظر الأعضاء التناسلية عند الرجل وعند المرأة ، وهذه هى التقاليد التى ورثها العرب ثم أحياها الأوربيون وجددوها وأضافوا اليها منذ عصر النهضة الأوربية ،

وبضمور الحضارة الأوربية مات علم التشريح طوال العصور الوسطى، ولم يبق منه الا تشريح الحيوانات ، لأن الكنيسة حرمت تشريح الجثث الآدمية خوفا من آثار التشريح الوخيمة على البعث فى الدار الأخرى ، وفى ١٣٠٠ أصدر البابا بونيفاتشيو الثامن مرسوما اسمه « موضوع القبيرور » يعلن فيه تطبيق قرار الحرمان على كل من يخلى عظام ميت ولاسيما من المشاركين فى الحروب الصليبية لتيسير حفظها ونقلها لتدفن فى وطن صاحبها ، وكان أول ذكر لعملية التشريح فى ايطاليا عام ١٢٨٦ ، وكانت محاولة لمعرفة اسباب وفاة رجل توفى بالطاعون ، وكانت هذه ارهاصة ببداية البحث العلمي الموضوعي الذي ادى ازدهاره الي نهضة أوروبا فى العصر الحديث ، وفي بولونيا محاولة أخرى بالتشريح لمعرفة سبب وفاة رجل اشتبه انها جنائية ، وهو شيء قريب مما يفعله الطب الشرعي فى العسالم الحديث ،

وكانت اول محاولة علمية في الموضوع ظهرت في اوروبا الحديثة هي كتاب موندينوس ( ١٢٧٠ – ١٣٢٦ ) ، « علم التشريح» (باللاتينية) ، عام ١٣١٦ ، وهو كتاب متأثر الى حد كبير بعلم الطب عند العرب ، والمكتاب يتناول تكوين جسم الانسان ووظائف اعضائه ، وقد اعترفت جامعه فلورنسا بعلم التشريح في ١٣٨٧ ثم اعترفت به جامعة بولونيا في ١٤٠٥ ، ثم جامعة بادوا عام ١٤٢٩ ، ومع ذلك فقد ظلت الرسوم الضهسسة أو الستة المتوارثة كشرح لعلم التشريح سائدة حتى القرن السادس عشر .

وحين كتب غيزاليوس كتابه الشمير « اللوحات التشريحية » في ١٥٣٨ لم يضف جديدا وانما قدم المتوارث ولكن في اتقان شديد .

وكان الأطباء من قبل يحتقرون عادة هذه الشروح المصورة التقليدية لرداءة رسومها ، ويرون أنها لا تناسب الا حلاقي الصحة . ولكن الفنانين بدءوا منذ جيوتو يهتمون بهذه الرسوم التشريحية ليستعينوا بها في تصوير الجسم الانساني بواقعية شديدة . بل أن الفنانين في فلورنسا ، المصورين والمثالين ، انضموا منذ ١٣٠٣ الى نقابة الصيادلة والأطباء بسبب هسذا الاهتمام بالتشريح ، وكان اهتمامهم بالتشريخ لبلوغ الكمال في تقليد الطبيعة كلما تصدوا لرسم الأجسام العارية ،

ثم بدأ الفنانون يقومون بالتشريح بأنفسهم ، وكان من أسبقهم الى ذلك المثال دوناتيللو ( ١٣٨٦ - ١٤٦١ ) . وروى عن الفنان أنطونيو بولايولو ( ١٤٣١ - ١٤٩٨ ) أنه كان يسلخ الجلد من الجثة ليدرك العرى الحقيقى ، وله صورة « معركة العرايا العشرة » ، التى تعد أهم دراسة فى التشريح الظاهرى قبل ليوناردو دافنشى ، ولاسيما من حيث تكوين العضلات . وبالمثل اهتم فيروكيو ، تلميذ دوناتيللو وبولايولو وأستاذ ليوناردو دافنشى بعلم التشريح ، وعنه أخذ ليوناردو هذا العلم . كذلك روى عن الفنان لوكا سنيويللى (٢١٤١ - ١٥٢٤) أنه كان يزور المقابر بحثا عن أشسلاء يدرس عليها علم التشريح ، وربما كانت هناك مبالغات فى هذا الصدد لأن بعض الفنانين يعدون من شواذ الناس ، أو ربما رغبة من أعداء الفنون الجميلة فى التشمير بالفنانين واظهارهم فى صورة شيطانية . ومع ذلك فالتسابت أن فيزاليوس علامة الطب ، كتب فى ١٥٦٠ يقول أن المصورين والمشالين كانوا يتجمهرون حوله أثناء أجرائه لعمليات التشريح .

غير أننا بوجه عام نستطيع أن نقول أن اهتمام المنسانين كان بسطح الجسم وليس بالتشريح الحقيقى ، فاهتمامهم الأول كان بالعظام والعضلات والأوعية الدموية الظاهرة وبلون الجلد وبلون اللحم الحى وبكل ما يدخل في باب التكوين ، وقد كان ليوناردو دافنشى أقرب الفنانين الى دراسسة التشريح بوصفه علما وفنا .

لا نعرف كيف تعرف ليوناردو داننشى على لورنزو دى مديتشى . . ولكننا نترا فى المؤلف المعاصر المجهول أن لورنزو حين اكتشف موهبـــة ليوناردو جعله يعمل فى حديقته فى ميدان سان ماركو وربما تدخل لتكليفه برسم الصورة فى المذبح فى كنيسة السنيورية عام ١٤٧٨ . كذلك نقرا قول ليوناردو داننشى فيما بعد : « لقد بنانى آل مديتشى وحطمونى » ،

منعرف أنه مدين بشيء كثير للورنزو دى مديتشى ولكننا نعرف أيضا ان البابا ليو العاشر ، وهو من آل مديتشى ، كان يضع أمامه العراقيل أيام المامته فى روما ، ويقدم عليه المصور رفاييل .

وكان أول عقد منى وقعه ليوناردو دامنشى فى ١٤٧٨ وهو فى سبن السادسة والعشرين . ولكنه كان دائما يتوخى الكمال فى عمله ، ولذا مقد كان بطيئا فى عمله وكثيرا ما لا ينجز ما بداه . ولهذا قل زبائنه وشساع عنه أنه لا يعتمد عليه ، حتى لورنزو دى مديتشى الذى كان معجبا بمنسه لم يكلفه بأى عمل له . وكان ليوناردو نفسه لا يكتم سخطه على لورنزو وعلى حلقة المثقنين المتعلقين بأهدابه ويترفع عليهم ويصفهم بأنهم من طلاب المنسافع .

وفی ۱۶۷۸ کان لیوناردو دافنشی لا یزال فی فلورنسسا عندما جرت مؤامرة باتزی التی استهدفت اغتیال لورنزو دی مدیتشی واخوه جولیانو والاطاحة جملة بال مدیتشی وبحکمهم ، ولکنها لم تنجح الا فی قتل جولیانو ، وخرج منها لورنزو اقوی مما کان ، وفی دیسمبر رسم لیوناردو جثة احسد القتلة وهو باندینو بارونتشیللی ، مشنوقا من نافذة قصر السنیوریة ، وقد تعرف لیوناردو فی ۱۲۷۸ علی عاهل میلانو ، لودوفیکو سفورزا ، حین زار فلورنسا لیهنیء صدیقه لورنزو بسلامة النجاة ولیعزیه فی موت اخیه جولیانو ، وکان لورنزو هو الذی عرف لیوناردو بأمیر میلانو ، وقد افضی ذلك الی ان لیوناردو دافنشی انتقل الی میلانو فی فترة ما بین ۱۲۸۱ و ۱۲۸۳ ، لیلتحق ببلاط الدوق لودوفیکو سفورزا حاکم میلانو ،

هكذا قضى ليوناردو دافنشى الفترة الأولى من حياته فى فلورنسا ، اكثر من عشر سنوات ما بين ١٤٧٠ و ١٤٨٠ ، قبل انتقاله الأول الى ميلانو . قضاها تلميذا للفنان فيروكيو ثم مساعدا له . فماذا اضاف ليوناردو للفن خلال هذه السنوات العشر ؟

هناك من فترة التلمذة جزء من صورة رسمها فيروكيو اسمها « يوحنا يعمد المسيح » ، وقد رسم ليوناردو في ركنها الأيسر صورة ملاك بالغة الاتقان جعلت فيروكيو يقسم انه سيهجر الرسم بعد ظهور هذا الفنان المجزة ، وبالفعل انصرف فيروكيو بعد ذلك الى فن النحت .

كذلك تنسب الى ليوناردو دانشى فى نترة نلورنسا الأولى صورة « بشارة مريم » التى رسمها اثناء عمله فى اتلييه نيروكيو ، وتتميز هذه الصورة بالتفصيل الشديد فى رسم جناحى الملك ، على غير الاسلوب

التقليدى فى القرن الخامس عشر . كذلك نجد ثوب المادونا ، أى مريم العذراء ، يتميز بشدة الواقعية والمطابقة للقماش الحقيقى الذى كانت تصنع منه الاثواب ، وقد كان الرسامون التقليديون يرسمون الثياب من الخيال ، وشاع أن ليوناردو الشاب كان يستعمل موديلات حقيقية من الحياة ، يرسمها أولا بالتفصيل قبل أن ينقلها بالزيت على القماش أو على الكرتون أو على الجدران ، كما كان يدرس طيات الثياب وطريقة سقوطها عند الجلوس أو الوقوف وفى مختلف الأوضاع . كان المهم عند ليوناردو داهنشى هو تقليد الطبيعة باقصى دقة ممكنة ، وقد قلده معاصروه فى ذلك تقليدا حرفيا ، ولم ينبغ منهم حقا فى حياة ليوناردو غير رفاييل وميكلانجلو .

ومن آثار غترة غلورنسا الأولى « المسادونا ذات الزهرية » ( ربما من لوحات ١٤٧٠ ) . ومثلها صورة سيدة اسمها جينرفا وهي من عائلة بنشي المعروفة في غلورنسا ، وتسمى في تاريخ الفن « جينرفا دابنشي » . وهي غالبا من حصاد ١٤٧٤ . وتعد هذه الصورة المقدمة التمهيدية للصورة النصفية التي نعرفها في السهر نموذج لها ، وهي صورة « الموناليزا » المعسروفة بالجيوكوندا . وهي الآن في متحف اللوفر بباريس .

وفى ١٤٨١ رسم ليوناردو دانمنشى صورة « ملوك المجوس يعبدون المسيح » ، وهى صورة ناقصة بعض الشيء ، ومع ذلك معظمتها الفنية تسطع ، لانها رغم تعدد الاشخاص ميها ، بل تكدسهم ، تجعل مريم والطفل في بؤرة المنظر ، كما أن الملوك الثلاثة وأضحون تماما وسط حشد الشباب والشيوخ والخيل والفرسان والخلفية من العمارة المتداعية . . وقد توصل ليوناردو دانمنشى إلى أبراز العمق الواضح في الصورة عن طريق التكوين الهرمي ، كما أن التعبيرات على وجوه الناس آية في الدقة .

ثم جاءت مرحلة ميلان الأولى التى امتدت نحـو ثمانية عشر عاما ، من نحو ١٤٨٢ حتى نهاية ١٤٩٩ ، فقد ارسل لورنزو دى مديتشى ليوناردو دافنشى ، وقد قارب الثلاثين من عمره الى صديقه وحليفه لودوفيكو سفورزا عاهل ميلان حاملا اليه هدية هى عود مصنوع من الفضة ، وكانت هـذه طريقة لبقة لتزكية ليوناردو عند حاكم ميلان ،

ولا احد يعرف لماذا « تنازل » لورنزو ، وهو الحريص على تجميع المواهب ورعايتها في فلورنسا ، لصاحبه لودوفيكو عن ليوناردو دافنشي بهذه السهولة رغم ايمانه بعبقريته ، اما التفسير المالوف فهو لانه وجد أن فلورنسا كانت متخمة بالعبقريات الفنية بينما ميلان بحاجة اليها ، وهو تفسير غير كاف لان ميكلانجلو كان يومئذ لا يزال في السادسة من عمسره ،

ولورنزو دى مديتشى لم يتبن ميكلانجلو الا يانعا . ثم ان مدرسة نيروكيو (١٤٣٥ – ١٤٣٨) ودوناتيللو (١٣٨٦ – ١٤٦٦) من قبله ، كانت في سبيلها الى الانقراض أو انقرضت بالفعل ولكن ، هناك احتمال أن نمضيحة الشذوذ الجنسى التى ثارت حول ليوناردو اثناء اقامته مع نيروكيو عام ١٤٧٦ جعلت لورنزو دى مديتشى يتحرج من ضم ليوناردو رسميا الى بلاطه كما فعل مع ميكلانجلو .

وهناك خطاب كتبه ليوناردو دافنشى فى تلك الفترة موجها الى لودوفيكو سفورزا يشبه طلبات الاستخدام ويعدد فيه ليوناردو مواهبسه وقدراته كمهندس عسكرى وعالم رياضى ومهندس معمارى ومثال ، ولا يذكر صفته كفنان مصور الا فى آخر القائمة .

وفى ١٤٨١ استولى الدوق لودونيكو سنورزا على السلطة في ميلان بموجب انقلاب قام به على الحاكم الشرعى ، وهو ابن اخيه . فقد كان يحكم ميلان أصلا الدوق جالياتزو ماريا ، وبعد اغتياله كان وريثه في الحكم جيان جالياتزو ، وكان عمره سبع سسنوات ، فكان رسسميا تحت وصاية أمه بونا دى سافوى ، ولكن السلطة الحقيقية كانت فيد سكرتير الدوقية السابق، وتدعى سيمونيتا ، فقام الدوق لودونيكو سنورزا بانقلابه الذى اطاح فيه بنظام الوصاية واصبح هو الحاكم الحقيقي لميلان بوصفه حامى الدوق الصغير ، ثم انفرد هو بالحكم رسميا رغم أن جيان جالياتزو عاش حتى المعنير ، ثم انفرد هو بالحكم رسميا رغم أن جيان جالياتزو عاش حتى

وقد أدى هذا الانقلاب الى ظهور حلف نابولى وميلانو وفلورنسسا الذى انضمت اليه غيرارا ، وكانت البابوية والبندقية تعترضان على هــذا التحالف بعدوانية ، ولكن رغم انسحاب البابوية والتصالح مع البندقية ، استمرت الفتن الاقطاعية في ايطاليا بتشجيع من البابوية ، وبدات فرنسسا تطالب بحقها الوراثي في ملك نابولي ثم في ميلانو ، وقويت مشكلة التدخل الفرنسي المسلح للاستيلاء على هاتين الدويلتين ،

وواضح أن خطاب ليوناردو دافنشى الى لودوفيكو سسفورزا ، الذى يعرض ليوناردو فيه كفاءاته كمهندس وخبير فى بناء الاستحكامات قبل كفاءاته كفنان ، قد كتب فى هذا الجو المسحون بنذر الحرب ، وهكذا دعى ليوناردو دافنشى للعمل فى بلاط دوق ميلان ، فاشتغل بين ١٤٩٢ و ١٤٩٨ كمهندس استحكامات وكمهندس للديكور الداخلى ،

وفى ميلان تعرف ليوناردو داننشى الى رجلين من أهم رجالات عصره ٤ هما عالم الرياضيات لوكا باتشيولى والمهندس المعمارى دوناتو دانيولو

الشهير باسم برامانتى (١٤٤٤ - ١٥١١) ، وهو الذى بنى كاتدرائية القديس بطرس فى روما ، وكان برامانتى هذا يشارك ليوناردو داغنشى حبه لعلم الميكانيكا الى حد الهسوس ، وحين انتقل ليوناردو الى باغيسا مع الدوق لودوغيكو سفورزا اقام مع الدوق فى حصن المدينة ، وكانت به مكتبة هائلة غعكف ليوناردو على دراسة التشريح مع استاذ معروف يدعى مارك انطونيو ديلا طورا ، وعلى دراسة الرياضيات مع كاردانو استاذ الرياضيات بجامعة باغيا وقد اطلع فى هذه المكتبة على بعض الكتب العربية المترجمة الى اللاتينية فى التشريح والرياضيات .

وفى ١٤٩٢ دعا لودونيكو سنورزا شسارل الثامن لغزو ايطاليا والاطاحة بالفونسو دى اراجون ، ملك نابولى الطامع فى عرش ميلان بسبب زواج ابننه من جيان جالياتزو الوريث الشرعى لعسرش ميسلان ، وبالفعل اجتاح شارل الثامن من ١٤٩٤ ايطاليا كلها بتواطؤ ميلان ، وهنا ادرك لودونيكو سنفورزا خطأه فى الاستعانة بقوات اجنبية لتثبت عرشه فى ميلان ، فانضم الى التحالف المقدس فى ١٤٩٥ مع البندقية والبابوية واسسبانيا ومكسميليان امبراطور النمسا لطرد الفرنسيين ، ولكن بعد موت شسارل الثامن غزا خلفه لويس الثانى عشر ملك فرنسا ميلان من جديد فى ١٤٩٨ ، واستولى عليها فى ١٤٩٩ ، وكان معجبا بفن ليوناردو دافنشى فعرض عليه العمل فى بلاطه ولكن ليوناردو اعتذر وترك ميلان فى نفس العسام مع المهندس برامانتى والفنان كاراسو والعالم باتشيولى وغيرهم ، أما لودوفيكو سفورزا فيد وقع فى الآسر وكان معتقلا فى فرنسا عام ، 10 . .

وبعد رحيل ليوناردو دافنشى من ميلان قضى فى التجوال نحو ست سنوات ( ١٥٠٠ - ١٥٠٦) عقصد أولا الى مانتوا بدعوة من حاكمها الدوق فرانشىسكو جونزاجا وزوجته الدوقة ايزابيللا ديستا التى اشتهرت برعايتها للفنون ، ولم تطل اقامته فى مانتوا فقصد الى البندقية حاملا خطاب توصية من حاكم ميلان الفرنسى يقول انه خبير فى اقامة الاستحكامات وصاعة السلاح ، فقد كانت البندقية تتوقع غزو تركيا ، ولكن الغزو لم يتم ، فعاد ليوناردو الى فلورنسا فى ١٥٠١ ، ولكنه انتقل فى ١٥٠٢ لخدمة سيزار بورجيا فترة وجيزة كمهندس معمارى وعسكرى .

وفى ١٥٠٣ ترك ليوناردو خدمة سيزار بورجيا قبل اغتياله بفترة وجيزة.

ولم تشتهر « موناليزا » لجمال صاحبتها ولا لرفعة قسماتها فهى أشبه شيء بربة أسرة عاطلة من كل امتياز فهى خفيفة الحواجب سميكة الجننين طويلة الأنف ولكن نصصف الابتسامة الملغزة في ركن من فمها وعينيها

المغرورتتين بندى خفيف توحى بأن الوانها الزينية الغائمة ليست منقوشة على اللوحة بل مغروشة عليها بأنفاس الفنان . وبموت سيزار بورجيا والبابا اسكندر السادس عساد الهدوء الى فلورنسا .

وعاد ليوناردو الى غلورنسا حيث رسم صورة « الجيوكوندا » او «موناليزا » التى تعد اشهر صورة فى تاريخ الفن فى العالم ، وقسد اتمها ليوناردو فى ١٥٠٣ ، وهى صورة امراة من نابولى تدعى موناليزا ديللا جيوكوندا او مادونا ليزا كانت زوجة موظف او تاجر من اثرياء التجار فى غلورنسا وقسد كلف ليوناردو برسمها فى ١٥٠٢ ، وقسد اتمام ليوناردو فى فى غلورنسا حتى ١٥٠٦ ثم عاد الى ميلان بدعوة من حاكمها الفرنسى ، واسم ليزا جيوكوندا الاصلى هو ليزا جيزاردينى وقسد تزوجت من ديل جيوكوندا فى ١٤٩٥ .

وهكذا انتهت القامة ليوناردو دانشى الثانية في فلورنسا وبسدأت القانية في ميلان ، وقسد امتدت من ١٥٠٦ الى ١٥١٣ ٠

فهاذا حقِق ليوناردو دافتشى في مرحلة اقائته الأولى في ميلان ؟

في مرحلة ميلان الأولى التي امتدت من نحو ١٤٨١ الى ١٤٩٩ ، رسم ليوناردو داغنشي صورة « مادونا الصخور » أو « عذراء الصخور » عام ١٤٨٣ ، وهي الآن في متحف اللوغر ، وهناك صيغة أخرى منها في المتحف القومي بلندن ، ومن هذه الفترة ليضا في متحف الأوغيس في غلورنسا « دراسة لراس امراة » .

وكان من اهم الأعمال التى صحمها ليوناردو دافنشى ونفذها بين الالام و ١٤٨٦ و ١٤٩٣ تمثال ضحم لفرانشسكو سفورزا ، والحد الدوق لودوفيكو سفورزا ، راكبا جواده ، قد استغرق صحنعه سبع سنوات على الأقل بعد محاولات فاشلة, في التصميم او بعد تردد شديد بين أوضاع الجواد ، وقد كان ارتفاع هحذا التمثال الهائل ٢٧٧ متر ، وقد صحنعه ليوناردو دافنشى من الصلصال وكساه بالجبس حتى يمكن تفريغ الصلصال من الداخل وصب البرونز مكانه ، وقد قدرت زنة البرونز المنتظر بمائة رطل ، وقد فرغ منه في ١٤٩٣ واقامه في ساحة الحصن أو قصر الدوق في ميلان وقد قوس النصر ، ولكن بعد أن استولى الفرنسيون على نابولى وفلورنسا وظهر خطرهم على ميلان عام ١٤٩٥ عدلت حكومة ميلان عن صب التمثال في البرونز نظرا لحاجتها الى البرونز في صناعة المدافع والأسلحة ، وحين احتل الفرنسيون الغزاة ميلان في ١٤٩٩ استخدمه جنودهم هدفا للتدريب

على اطللق النار . وقد ظل التمثال قائما في ميدان الحصن حتى ١٥٠١ ولكنه تحطم بهذا التخريب المتواصل وبفعل الرياح والأمطار ولكنه ظل سنوات رائعة من روائع الفن وشاهدا على عبقرية ليوناردو دافنشى التى بهرت كل معاصريه .

ولم يصبح ليوناردو دانمنشى رسميا نه فنانا فى بلاط لودونيكو سنورزا الا بعد ثمانى سنوات من نزوله الأول فى ميلان ، وظل طسول هسذه السنوات يقيم فى استوديو خاص شاركه نيه نهان آخر يدعى امبروجيو دى بريديس . ثم انتقل ليوناردو للاقامة فى قصر لودونيكو سنورزا .

أما الرائعة الباقية من مرحلة ميلان الأولى فهى الصورة الحائطية الشمهيرة ، صحورة « العشاء الأخير » ( بالزيت ) التى بدأها ليوناردو في ١٤٩٦ أو قبل ذلك بتكليف من لودوفيكو سفورزا ، وهى قائمة الآن في قاعة الطعام بدير سانتا ماريا ديللا جراتزيا ، وهى ايضا مثل الجيوكوندا من أشهر الصور في تاريخ الفن ونحن نعلم أنه كان يعمل فيها في ١٤٩٧ .

ويبدو أن ليوناردو دافنشى كان شديد البطء فى العمل طلبا منه للكمال حتى أثار حفيظة رئيس الدير الذى كان يستحثه للانجاز . وكان ليوناردو يذهب الى الدير كل صباح للعمل فى « العشماء الأخير » وكان يتأمل الصورة نصف ساعة ثم يضيف بريشته نحو عشر لمسات وبعدها ينصرف بقية النهار ليعود فى اليوم التالى . وحين أظهر رئيس الدير ضيقه من ذلك ، أجسابه ليوناردو بأنه يحاول أن يخلق تعبير الدناءة على وجه يهوذا ، ولكن اذا كان رئيس الدير متعجلا فهو فى امكانه أن يضع صورته مكان صورة يهوذا .

ويلاحظ في الصورة التقليدية « للعشاء الأخير » أن الصورة مكونة من المسيح ومن حوله الحواريون الاثناعشر نصفهم يجلس عن يمينه ونصفهم يجلس عن شماله وكل منهم مستقل عن الآخرين في وضعه وفي تعبيراته وكأنهم غرباء لا يعرفون بعضهم بعضا ، أما في «العشاء الأخير » لليوناردو دافنشي فنجد كل مجموعة من الحواريين تنقسم الى مجموعتين على اليمين ومجموعتين على الشمال وكل مجموعة من ثلاثة ، وكل ثلاثة منهمكون في الحديث أو التفكير أو في تخمين مقاصد المسيح من عباراته المبهمة الأخيرة ، الا يهوذا الذي اختفى وجهه في الظل .

ويلاحظ من النادرة المروية عن ليوناردو دانشى ورئيس دير سانتا ماريا ديللا جراتزيا أن الفكرة الشائعة عن الفنان المصور يومئذ كانت أنه أشبه شيء بالنقاش الذى ينقش الجدران حسب الطلب . هكذا كان تصلور

رئيس السدير . . أما فسكرة الفنسسان المتسامل الفسلاق الشسسيه بالشساعر الملهم فكانت شسسيئا جديدا غير مالوف وهو ما اسستجد في نظرية الفن في عصر الرئيسانس . كذلك نلاحظ الاحساس بالعمق او بالبعد الثالث الذي يجسم المرئيات نتيجة لتطبيق نظرية المنظور المدروس في رسسم القاعة والأبواب والعروق الخشبية في سقف الفرفة .

وفي ميلان أيضا رسم ليوناردو في مرحلته الأولى صورتين لائنتين من عشيقات لودونيكو سنورزا وقد دمرتا ، وصورة « ذات الجبين المرصع »، وصورة لودونيكو سنورزا وهي في متحف اللوفر ، وصورة « موسيقي » . وفي مانتوا بدأ صورة للدوقة ايزابيللا ديستا ولكنه لم يتمها . أما غترة عمله مع سيزار بورجيا فكانت مستغرقة في بناء الاستحكامات ودراسة الطبوغرافيا ولم تدم أكثر من سنة واحدة هي سنة ١٥٠٢ . وفي مكتبة الامبروزيانا بميلان صورة بريشة ليوناردو ويقال انها صورة بيانكا ماريا ستفورزا أخت لودونيكو .

وقد ظلت العلاقة بين لودونيكو سفورزا وليوناردو داننشى عسلاقة بالغة الجودة حتى ١٤٩٧ حين توقف لودونيكو عن دفسع مرتب ليوناردو بسبب اضطراب أحواله المالية نظرا لظروف الحرب فساءت هذه العلاقة نوعا ما . ولكن آخر عمل قام به لودونيكو سفورزا قبل فراره من ميلان كان اهداءه حقلا من حقول العنب في ضسواحي ميلان الى ليوناردو داننشى . واضطر ليوناردو بسبب سوء حالته المالية أن يغادر ميلان في ديسسبر ٩٩٤١ ، وكان عمره يومئذ ٧٧ سنة ، غنانا ذائع الصيت ولكنه قليل المال ، فلم يكن قد أدخر طوال هذه السنوات غير ١٠٠٠ فلورين أودعها في فلورنسا وكان يسحب منها باستمرار . غادر ليوناردو ميلان مع عالم الرياضيات لوكا باتشيولي بحثا عن عمل جديد ، وأهمل دراساته التشريحية وتفرغ للفن ، وفي ١٥٠١ و ١٥٠٢ كان يعمل في صورة « سانتا آنا » ( القديسة حنة ) ولكنه لم يتمها ، وهي الآن في متحف اللوفر .

غلما عاد الى غلورنسا فى ١٥٠٣ اعاد قيد اسمه فى ســـجل نقابة الفنانين فى المدينة وكلفته السنيورية ( المجلس الحاكم ) برسم فريسكو على حائط فى قاعة المجلس الكبرى فى « القصر العتيق » ( بالاتزو فيكيو ) يصــور « معــركة انجيارى » بين غلورنسا وميــلان فى ١٤٤٠ ، فبــداه ولــكنه لم يتمه رغم انه تعهـد بانجازه فى فبراير ١٥٠٥ وبدلا من ذلك ذهب فى ١٥٠٥ الى فييزولى ، وهناك انقطع لدراسة حركات الطيور فقد كان مستفرقا فى فكرة اختراع طائر وبعد ذلك بعام كلفت السنيورية ميكلانجلو برسم فريسكو يصور « معركة كاشينا » التى تســمى احيانا معركة بيزا .

لم تكن لدى ليوناردو خبرة كافية بفن الفريسكو فاستعمل تكنيكا جديدا بالشمع ، ولكن الشمع ساح وأفسد الفريسكو .

وقد نقل روبنز نسخة من هذا الفريسكو التالف وبهذا حفظ لنا سماته الأساسية . كانت معركة ميكلانجلو عبارة عن استعراض لكمال اجسام الرجال المحاربين فهى دراسات فى الأجسام العارية ( الجنود يخرجون من نهر الأرنو على نداء النفير ويهرعون الى السلاح ) ، أما معركة ليوناردو دافنشى فكانت تصور جنون الرجال المتقاتلين الذى امتد الى خيلهم فجعلها ايضا تقتتل فى جنون ومحور الصورة اربعة فرسان يقتتلون لينتزعوا علما . وتوقف العمل فى لوحة ليوناردو فى ١٥٠٥ ، فقد كان لابد أن يبدأها من جديد بعد فسادها .

وفى أثناء اقامة ليوناردو الثانية فى غلورنسا تعقدت حياته بعض الشيء، فقد مات أبوه فى ١٥٠١ وحاول أخوته حرمانه من حقه فى الميراث بحجة أنه أبن غير شرعى ، غلجا الني القضاء ، وحكم القضاء لصالحه فى ١٥٠٦.

كذلك أوصى له عمه ببعض المال ، غلما مات فى ١٥٠٧ حاول أخوته حرمانه من التركة غرفع عليهم دعوى واستمر نظر القضية حتى ١٥١١ ، غاضطر ليوناردو أن يلجأ الى رعاية الماريشال شارل دامبواز حاكم ميلان الفرنسى بل والى لويس الثانى عشر ملك فرنسا وغيرهما حتى يتدخلوا لانهائها وقد كان ، وكان كل ذلك يقتضى من ليوناردو أن يتنقل بين ميلان وغلورنسا .

كان ليوناردو داننشى قد تقاضى من السنيورية فى نلورنسا مبلغا طائلا مقابل رسم نريسكو « معركة انجيارى » وكان موضع رعاية لويس الثانى عشر وحكام ميلان ، فقرر العودة الى ميلان فى ١٥٠٦ ولكن حكومة غلورنسا اعترضت على رحيله حتى يتم نريسكو « معركة انجيارى » فكتب على نفسه تعهدا بالعودة الى فلورنسا لاتمام الفريسكو ، واحتاج الأمر الى ضحفط من حكومة ميلان حتى توافق حكومة فلورنسا على الانتظار الى أجل غير مسمى .

وهكذا بدات مرحلة ميلان الثانية في حياة ليوناردو دافنشي ، وقد امتدت من ١٥٠٦ الى ١٥١٣ . بدأت بضغط نويس الثاني عشر ملك فرنسا على فلورنسا لكي تعير ليوناردو دافنشي الى ميلان الى اجل غير مسمى ، وفي ١٥٠٧ اصدر لويس الثاني عشر مرسوما بتعيين ليوناردو دافنشي فنسانا

مصورا ومهندسا معماريا في البلاط الفرنسي ولكن ليوناردو لم ينتقسل الى فرنسا بل بقى في ميلان .

وفی ۱۰۰۷ تعرف لیوناردو فی میلان علی فرانشیسکو دی مازی الذی لازمه بقیة عمره وحفظ کل اوراقه ، وکان فرانشیسکو دی مازی غسلاما موهوبا فی فن الرسم فتتامذ علی لیوناردو الذی کان یقیم فی منزل جیروم دی مازی والد الفلام ، فی ضاحیة خارج میلان ، وفی ۱۵۱۲ انسحب الفرنسیون من میلان وعاد الحکم الی آل سفورزا ، فتولی السلطة ماسیمیلیانو سفورزا بن لودوفیکو سفورزا ، وانتقل لیوناردو دافنشی الی روما فی ۱۵۱۳ و معسه فرانشیسکو دی مازی .

ورغم أن حكم آل سفورزا دال في ١٥١٥ وسيطر الفرنسيون مرة اخرى على ميلان ، الا أن ليوناردو أقام في روما حيث كان البابا ليو العاشر من آل مديتشي ، فهو أصلا جيوفاني دي مديتشي بن لورنزو العظيم . وأقام ليوناردو في قصر البلغدير في الفاتيكان ولكن راعيه الحقيقي وصديقه كان جوليانو دي مديتشي أخا البابا ، لأن البابا نفسه كان أكثر حماسها للفنسان رفاييل منه الى ليوناردو ، أما جوليانو فكان يشارك ليوناردو شففه بعلم الكيمياء وكانت في قصر البلغدير مكتبة ضخمة جذبت ليوناردو الى دراساته العلمية من جديد ، فانقطع لدراسة البصريات والتقطير وعاد الى دراسة التشريح في مستشفى الروح القدس .

ودس له البعض عند البابا واتهمه بالتجديف وبتشريح الجثث ، فغضب عليه البابا وحرم عليه دخول مستشفى الروح القدس ، وفي ١٥١٦ مات صديقه جوليانو دى مديتشى فعاد الى ميلان فى نفس العام ، فعينه فرانسوا الاول ملك فرنسا فنانا مصورا فى البلاط الفرنسى واجرى عليه معاشا سخيا واصطحبه الى فرنسا وانزله قصر كلو فى امبواز على نهر اللوار ، حيث أقام ليوناردو مع فرانشيسكو ملزى ثلاث سنوات فى رعاية الملك الشخصية حتى مات فى ٢ مايو ١٥١٩ ، وقد أوصى ليوناردو فى وصيته لفرانشيسكو ملزى برسومه وأوراقه ومذكراته ،

وقسد حافظ مازى على كل ما تركه له ليوناردو دافنشى حتى مات فى ١٥٧٠ ، وكان يرفض كل ما يأتيه من عروض لشراء الرسوم أو المخطوطات، ولكن بعد موت مازى انتقل هذا التراث الى أيد عديدة . وكان بينها ١٣ مجلدا آلت الى مكتبة امبروزيانا فى ميلان عن طريق الاهداء فى ١٦٣٦ ، ومن هذه المجموعة مجلد به ١٧٠٠ رسم ايضاحى ويسمى مجموعة الأطلسى، وقد بقيت كل هذه المجلدات فى ميلان حتى استولى عليها بونابرت فى حملته

الايطالية ونقلها الى المكتبة الأهلية بباريس والى مكتبة المجمع الفرنسى بها، وبعد سقوط نابوليون اعيد الى مكتبة ميلان مجلد واحد هو « مجموعة الأطلسى » عام ١٨١٥ بناء على طلب ايطاليا ، ورغم موافقة فرنسا على اعادة بقية المجلدات الا انها تجاهلت الأمر واحتفظت بها .

وقد انتهت مذكرات « تحليق الطيور » الى مكتبة تورينو في ايطاليا ومذكرات الرسم بالزيت الى مكتبة الفاتيكان ، كذلك حصلت انجلترا على بعض المذكرات ، ففى انجلترا ما يعرف « بمجموعة وندسور » و « مجموعة المتحف البريطاني » ومجموعة فورستر في متحف فكتوريا والبرت ومجموعة ليسير بنورفولك ومجموعة اكسفورد « مكتبة كرايستس تشيرش » ، وكل هذه المذكرات منشورة ، وهي تتناول ملاحظات ليوناردو دافنشي في فنسون المعمار والتصوير وفي علوم الطب والتشريح والهندسة والميكانيكا ، والجيولوجيا والفيزياء ، الخ . .

وقد ضاعت أكثر لوحات ليوناردو دانمنشى ، وان كنا نعرف أسماء بعضها من كتابات المعاصرين ، مثل صورة «ليدا » و « بومونا » (في أساطير اليونان والرومان ) . ولم يبقى من تراثه الفنى الا خمس عشرة صورة منها ، الى جانب ما تقدم ذكره ، صورة « يوحنا المعمدان » و « يوحنا جالسا » وهما في متحف اللوفر ، وهذه الأخيرة تعرف أيضا بصورة « باخوس » رب الخمر عند القدماء . وبوجه عام نستطيع أن نقول أن ليوناردو دانمنشى كان شحيحا في انتاجه الفنى منذ مرحلة ميلان الثانية ، أي ابتداء من ١٥٠٦ ، أما مرحلة روما ( ١٥١٦ — ١٥١٦ ) فقد كانت مرحلة عقم فنى وانصراف كامل الى الدراسات العلمية .

وقد اقترن اسم ليوناردو دافنشى بمدرستين : المدرسة الطبيعية في الفن ، ومدرسة الخيال العلمى في الحياة ، أما المدرسة الطبيعية فقد كان أساسها تقليد الطبيعة في قدرتها على الابداع وقد اقتضى هذا دراسة مفصلة لعلم التشريح ولعلم البصريات ولعلم الجيولوجيا ، أما مدرسة الخيال العلمى فقد اقتضت من ليوناردو دافنشى أن يدرس دراسة مفصلة قوانين الرياضيات والميكانيكا والطبيعة والكيمياء ليعرف اسرار الحركة والسكون ومراكز الثقل والقدرة والمقاومة في اليابسة والماء والهواء .

وقد كان شعف ليوناردو دافنشى بالعلوم وبالمنهج التجريبى يضاهى شعفه بالفن ، فترك لنا فى مذكراته دراسات حول مركز الثقسل والروافع والقوة والمقاومة والقصور الذاتى فى السكون والحركة قبل أن يكتب جاليليو ( ١٦٤٢ ـــ ١٧٢٧ )

توانينه المشهورة في القصور الذاتي وفي الفعل ورد الفعل ـ وكذلك ترك ليوناردو دراسات عن بعض قوانين الجاذبية وبعض قوانين الاحتكاك وبعض قوانين الصلابة ، ودراسات في تخطيط المدن ، ودراسات في الكباري .

ففى تخطيط المدن كتب ليوناردو يقول: « دع الشارع يتخذ عرضا مساويا للارتفاع الاجمالي للمنازل » وذلك لمنع التكدس السكاني المؤدى الى انتشار الأوبئة ، وتصور ليوناردو مدن المستقبل من مستويين : العلوى للمشاة والسفلي للعربات ، وهما يتصلان بسلالم وكبارى والشوارع مغطاة بالبواكي مع نظام خاص للمجارى ،

أما دراسات ليوناردو عن الكبارى متناولت العقود الرومانية (نصف الدائرية) والعقود القوطية المدببة (ذات الأقواس المكسورة) واكتشف أن مركز الثقل في العقد نصف الدائرى لا يقع في منتصف العقد كما كان التصور قبله ولكن يقع في طرفي الارتكاز وفي ١٥٠٣ كتب ليوناردو الى بايزيد الثاني يقترح عليه انشاء كوبرى حجرى عبر القرن الذهبي طوله حوالي ٢٤٠ مترا في هيئة قومن واحد منفرد .

واكتشف ليوناردو قياس المساحة بطريق حساب المثلثات من نقطتين مرتفعتين لعمل الخرائط المساحية .

وفى معدات القتال وضع ليوناردو تصميم مدفع ينطلق بضغط البخار ، ومدفع يحشى من الخلف ، كما وضع تصميم رشاش به ٣٣ ماسورة مركبة على ٣ صفوف ، وكل صف ينطلق تباعا . كذلك وضع تصسميم الكبارى العسكرية السهلة التركيب والفك . واخترع قوس باليستا وهو نوع من المنجنيق لاطلاق القذائف الحجرية زنة ٥} كيلو جراما مشدودا بحبل طوله . ٤ مترا ، وكان القوس معروفا أيام الرومان وليكن ليوناردو طيوره . واخترع الدبابة والمصفحات وهي مركبة مغطاة لوقايتها من القذائف ومجهزة بمدافع للهجوم .

وكذلك وضع تصميم الغواصة وهى سفينة مزدوجة الجدار صعبة الاختراق تغوص لخرق قاع سفن الأعداء بسلاح حاد يدار بقسوة البحارة . واخترع بدلة الغطس بأنبوبة هوائية بدلا من أنبوبة الأوكسجين وفى البدلة حاجز شفاف أمام العيون .

ولاستيلاد القوة الميكانيكية طور ليوناردو تصميمات توربينات المساء والهواء والهواء المضغوط بالمنفاخ وقد كانت معروفة فى العسالم القديم منذ اليونان والفرس لادارة الطواحين وتكلم عنها المسسعودى ( المتوفى فى ١٤٧)

والقزوينى ( ١٢٠٣ — ١٢٨٣ ) وأبو طالب الدمشتى ( ١٢٥١ — ١٣٢١ )، وبالمثسل اخترع ليسوناردو الفرملة الميسكانيكية لايقاف طواحين الهواء ، والسلاسل لنقل القدرة كالجنزير . ووضع تصميم الكوريك الرافع والوينش وتصميم الكراكات لتطهير الترع ، وماكينات لرفع المياه ، ولخراطة الخشب والمعادن وللقطع كالمناشير ، وللغزل تغزل وتلف الخيط معا ، وللطباعة تكون فيها التغذية بالورق آلية ، وللتجليخ والشحن والدرفلة ، كما وضع دراسات مستفيضة في التروس للاستفادة منها على أكمل وجه في ميكانيكا الساعات وغيرها ، وانشأ أفرانا وأنابيب للتقطير .

وكان من أهم ما اخترعه ليوناردو دافنشى ماكينة للطيران على هيئسة أجنحة وذيل تركب على الطيار ، وكان روجر بيكون قد تنبأ بهذا الاختراع في ١٢٥٠٠ ولكن تجربة ليوناردو في الاعتماد على قوة الطيار العضلية فشلت لعدم اكتمال دراساته ، وكذلك وضع ليوناردو تصميم الباراشوت والهليكوبتر أو الطائرة العمودية ،

أما في علم التشريح فقد ترك لنا ليوناردو دافنشي منذ ١٤٨٧ رسوما تشريحية ساذجة يمكن أن يكون قد استقاها من جالينوس وموندنيوس وابن سينا . وقد كان ليوناردو يقتني في مكتبته كتابا في الصحة لأبي بكر الرازي ( ٢٦٨—٢٩٤) باللاتينية اسمه «الكشكول» ، وفي ليوناردو اشارات عديدة الى معرفة بعض مؤلفات ابن سينا ورسائل الكندي المتوفى عام ٨٧٣ . وعلى كل فقد كان كتاب « القانون في الطب » لابن سينا ( لعله « الشفاء » ) المرجع الأول في جامعات أوروبا منذ نشره باللاتينية عام ١٤٧٣ حتى منتصف القرن السابع عشر ، ويسمى باللاتينية الكتب الخمسة . ولكن معرفة ليوناردو بالتشريح الظاهري بلغت حد الكمال في دراسة العظام والعضلات والأوعية الدموية والأعصاب وقد انعكس ذلك في أعماله الفنية .

اما في علم البصريات فقد قرا في مكتبة باغيا كتاب « الذخيرة في عالم الاوبطيقى » للحسن بن الهيثم مترجما الى اللاتينية عام ١٢٦٠ ، وكان الأوربيون يسمونه « الهايزن » أو « الهاشم » ، وكان في متناول يده مترجما الى اللاتينية كتاب « الحاوى » في الطب العربي لأبي بكر الرازى وكتاب « الزيج » للخوارزمي ( المترجم في ١١٢٦ ) وكتاب « الجبر والمتابلة » للخوارزمي ( المترجم في ١١٤٥ ) .

#### رفتایسیال RAPHAEL ۱۵۲۰ - ۱۶۸۲

□ كان أقطاب الفن الثلاثة في عصر النهضة الأوروبية هم : ليوناردو دافنشي وميكلانجلو ورفاييل ، وكان أصغرهم جميعا رفاييل الذي ولد في أوربينو في ٦ أبريل ١٤٨٣ ومات في روما ٦ أبريل ١٥٢٠ ، فهو اذن قد توفي عن سبع وثلاثين سنة ، وهو يسمى أحيانا رفاييل سانتي أو رفاييل سانتزيو لأن أباه كان يدعى جيوفاني سانتي أو جيوفاني سانتزيو ، وقد قرأت في أحدى توقيعات رفاييل على أحدى لوحاته أسم « رفاييل سانكتي » ، وهذا هو الاستثناء لا القاعدة .

وكان الأب جيونانى سانتى يعمل نانا مصورا وشاعرا فى بلاط اوربينو ، وهو بلاط الدوق فريديريكو دى مونتيفلترو الذى كان يجمع فى بلاطه ، كعادة امراء عصره فى الدويلات الايطالية ، كوكبة من الفنانين والأدباء والمفكرين والمثقفين ، وكان أعظم ننان فى بلاطه هو بيرو ديللا فرانشيسكا الذى كان علما من أعلام عصره ، أما جيونانى سانتى ، الذى ولد عام ، ؟ ١٤ فقد عرف بين رسامى أوربينو بأنه شاعر وعرف بين شعرائها بأنه رسام ، باختصار : كان جيونانى سانتى نانا تافها واديبا تافها ، ولم يكن له شىء من عبقرية ابنه العظيم رفاييل ، ومع ذلك فقد كان مرسم الأب هو أول مكان تعلم فيه الابن بدايات الفن ،

وقد غقد رفاييل أمه ، ماجياتشيارولا وهو في الثامنة من عمره، وتزوج أبوه بسرعة غاضحة ، ثم مات أبوه في ١٤٩٤ حين كان سن رفاييل في الحادية عشرة من عمره ، فكفله اعمامه وتولت تربيته أرملة أبيه ، وتتلمذ رفاييل على الفنان الكبير بيروجينو في الفن والفلسفة ــ وكان المعتقد أن هــذه التلمذة بدأت عام ١٤٩٥ ، غير أن بعض نقاد الفن اكتشفوا أن بيروجينو كان قد انتقل الى فلورنسا بين ١٤٩٣ و ١٤٩٩ ، فالأرجح أذن أن تلمذته على بيروجينو امتدت من ١٤٩٩ حتى ١٥٠٤ ، عام رحيله الى فلورنسا، ولكن الذي لا شك فيه هو أن الفنان المصور الكبير بيرو ديللا فرانشيسكا كان من

اكبر المؤثرات في تكوين رفاييل لأنه كان المسيطر على الجو الفنى في أوربينو عندما كان رفاييل في يفاعته وشبابه الباكر . ولابد أن رفاييل درس كتاب بيرو ديللا فرانشيسكا الهام المسمى « المنظور في الرسم »وتعلم منه نسبيب المساحات والمسافات في فن التصوير . ومع ذلك فقد كان أقوى مؤثر في فن رفاييل في صدر شسبابه هو الفنان بيروجينو أنجب تلمياذ لبسيرو ديللا فرانشيسكا .

وفى ١٥٠٠ تلقى رغاييل أول تكليف فى حياته الفنية برسم صورة لمذبح كنيسة سان نيكولا ، ونجحت هذه الصورة فانهمرت عليه التكليفات وهو لايزال فى السابعة عشرة من عمره تلميذا لبيروجينو ٠٠ وفى الواقع أن قصة حياة رغاييل كانت من بدايتها الى نهايتها قصة نجاح متصل ، فكان يسير من نجاح الى نجاح ، ولم يتعثر فى حياته قط أو يتعرض لعواصف الحياة كما حدث لليوناردو ولميكلانجلو ، كان فتى من اسرة طيبة ميسورة الحال تعيش متعلقة ببلاط أوربينو وكان رضى الخلق رضى النفس محبوبا موفقا فى حياته المادية فقد جمع من فنه مالا كثيرا ، يحسن الاستفادة من كل اسلوب عظيم ، وبسبب شمائله الارستقراطية كان مقربا الى البابوات والنبلاء حيثها ذهب .

ولكن هذا لا يمنع طبعا انه بطريقته الهادئة هذه كان وراء كثير من المتاعب التى واجهها ليوناردو دافنشى وميكلانجلو مع البابوات فى روسا والنبلاء فى أوربينو ، وقد اتهم رفاييل أنه كان يدس لهما فى الفاتيكان وفى بلاط أوربينو مع صاحبه المهندس الكبير برامانتى ، مؤسس كنيسة القديس بطرس الجديدة فى الفاتيكان ، أما نحن فينبغى أن ننظر الى كل هذه الأمور على أنها من تحاسد الفنانين الأنداد ، بحيث لا نحكم من هو الجانى ومن هو المجنى عليه .

والاعتقاد الشائع ان رفاييل تعلم فن الفريسكو بعمله مع استاذه بيروجينو في تصوير الفريسكات الحائطية في « قاعة الكامبينو » في مدينة بيروجيا بين ١٤٩٦ و ١٥٠٠ وكان عمر رفاييل عندما شارك في هذا العمل سبعة عشر عاما . ومعنى هذا أنه لم يشارك في هذا العمل الا قرب نهايته وقد كانت أهم خصائص بيروجينو التي تأثر بها رفاييل ولازمته حتى في مرحلته الرومانية ، الاعتماد على موتيفات الزينة كمجرد ملحقات اضافية لموضوع السورة وليس كالموضوع الرئيسي للصورة واستخدام الصور المعمارية كالاعمدة والبواكي وواجهات المعابد كخلفية لصوره لاشساعة التوازن والرسوخ في الصورة ولتحديد نسب الاشخاص والاشسياء ، مع استخدام

ظلال الأشخاص والأشياء على مساحات واسعة لاشاعة جو من الهدوء فى صوره . وهذا بعض ما بقى من بيروجينو فى من رماييل الذى نراه فى الماتيكان ونموذجه مريسكو « مدرسة اثينا » الشهير .

ويبدو أن رفاييل أدرك بحاسة الفنان العظيم أن جو التليم أومبريا لم يعد فيه شيء يمكن أن يتعلمه ، فانتقل الى فلورنسا في ١٥٠٤ وأقام فيها أربع سنوات حتى ١٥٠٨ ، أى بين سن الحادية والعشرين والخامسة والعشرين ، ولكنه كان قبل انتقاله الى فلورنسا قد اشتهر كأعظم غنان في إقليم أومبريا ، وكان من فلورنسا يقوم بزيارات قصيرة الى أوربينو وبيروجيا وسيينا لينفذ بعض تعاقداته .

كان رفاييل قبل انتقاله الى فلورنسا قد رسم فى ١٥٠٢ صورة القديس سباستيان التى نجدها فى أكاديمية كارا فى برجامو ، وفى ١٥٠٣ رسم « تتويج العذراء » ، وهى فى متحف الفاتيكان ، وفى ١٥٠٣ ــ ١٥٠٨ رسم لوحات « الثالوث » و « خلق حواء » ، وهما فى متحف تشيتادى كاستيللو ، و « زواج العذراء » ، وهى فى اكاديمية بريرا فى ميلان ، و « الصلب » ، وهى فى المتحف القومى بلندن ، و « المسيح على الصليب » ، وهى فى متحف ددلى وورد فى لندن ، و « قيامة المسيح » ، وهى فى متحف الفن فى سان باولو بالبرازيل ، ومن أعماله الباكرة أيضا « العذراء بين القديس فرنسيس والقديس جيروم » ، و « العسذراء حاملة الكتاب » ، وهى الآن بمتحف الأرميتاج فى ليننجراد ، ومن اقدم لوحاته التى تؤرخ عادة فى ١٥٠١ « المادونا » ، . اى العذراء فى مجموعة سولى ، وهى الآن فى متحف الدولة ببرلين ، ولعل اعظم عمل لرفاييل فى حياته الباكرة هو لوحة «تتويج العذراء» التى رسمها رفاييل اصلا للقديس فرنسيس فى بيروجيا وهى الآن محفوظة فى متحف الفاتيكان ، وهى تنسب عادة الى عام ١٥٠٣ .

وكانت غلورنسا لاتزال اعظم مركز للفنون التشكيلية ، غلما انتقل رفاييل من بيئة اومبريا المحدودة الى بيئة غلورنسا الرحيبة وجد الكثير مما يمكن أن يتعلمه من فن ليوناردو وفن ميكلانجلو وفن فرا بارثولوميو الذى كان مثله تلميذا لبيروجينو . وكان رفاييل اصلا يقلد فن استاذه بيروجينو ومدرسة اومبريا تقليدا حرفيا ، ولكنه بعد ذلك اخذ يقلد مدرسة غلورنسا ويستوعب تقاليدها ، غلما انتقل الى روما بعد ذلك اصبح لا يعترف بشيء الا فن قدماء الرومان ، وقد قيل في ليوناردو دافنشي انك لا تستطيع أن تميز رسوم شبابه من رسوم شيخوخته ، أما رفاييل فهو نموذج أعلى للفنان الذي تطور درجة درجة . كان ليوناردو يمثل الفطرة العبقرية ، أما رفاييل فكان يمثل الدراسة المنهجية التي تبلغ بصاحبها درجة الكمال .

وفى غلورنسا انضم رغاييل الى جماعة الاغلاطونية الحديثة التى أعيد تشكيلها بعد انقشاع ظل ساغونارولا . وفى غلورنسا رسم رغاييل مجموعة كبيرة من صور « المادونا » ( العذراء ) و « العائلة المقدسة » وكانت اعظم هذه الصور « مادونا بلاكين » . واصبح رغاييل اهم غنان مصور فى غلورنسا نظرا لغيبة ليوناردو داغنشى فى ميلان وميكلانجلو فى روما اكثر الوقت . واحتذى الفنانون الشبان ، من امثال اندريا ديل سارتو ، حذو رغاييل ، كما تعلم رغاييل عن ميكلانجلو القدة والجالا وتعلم عن ليوناردو ذلك الأسلوب الغائم الذى اشتهر فى الجيوكوندا واشتهرت به الجيوكوندا ، وهو نشر طبقة خفيفة من الضباب الشفاف على سطح الصورة ، وهو الأسلوب الد « سغوماتو » كما يسميه غنانو ايطاليا ، ولكن رغاييل اطلع على دراسات العرى التى كان يقوم بها ميكلانجلو وليوناردو وبولايولو فى غلورنسا .

وفى اثناء اقامة رفاييل فى فلورنسا كان يقسوم بزيارات قصيرة الأومبريا ، بعضها لبروجيا وبعضها الأوربينو ، وفى هسذه الفترات أنجز «حلم الفارس» فى ١٥٠٨ التى نجدها الآن فى المتحف القومى بلندن ، و «دفن المسيح» فى «١٥٠٨ وهى الآن فى متحف بورجيزى بروما ، وأتم فريسكو موضوعه «المسيح فى جسلاله مع القديسين » لكنيسة سان سيفيرو فى بيروجيا ، و «مادونا انسيداى » ( ١٥٠٤ – ١٥٠٦ ) ، وهى الآن فى المتحف القومى بلندن ، و « العائلة المقدسة » لدوق ريبالدا ، ولعل أهم ما رسمه رفاييل فى زياراته الأوربينو كان صسورة «مار جرجس على جواد » فى ١٥٠٦ ، وهى الآن فى متحف الأرميتاج فى ليننجراد ، وصورته الذاتية و «صورة امراة» اللتين نجدهما فى متحف الأوفيتزى فى فلورنسسا .

وفي مرحلة غلورنسا ظهر تأثير فن ليوناردو وميكلانجلو في فن رفاييل فتخلى عن المعالم الواضحة التي تعلمها من استاذه بيروجينو كما في صورة «حلم الفارس» وازداد احساسه بالجو العام في الصورة فلم يعد الاشخاص في مجموعاته منفصلين انفصالا تاما كما كان الحال في صوره الأولى ، وكان هذا بتأثير ليوناردو الدذي علم معاصريه ضرورة وجود علاقة عضوية او حوار نفسي بين اشخاص مجموعاته كما في « العشاء الأخير » . ومن أروع صور فترة فلورنسا صورة « مادونا الفراندوق » الاخير » . ومن أروع صور فترة فلورنسا صورة « مادونا الفراندوق » في فلورنسا ، وتذكرنا بالموناليزا ، ولكن بغير لغزها ، و « البستانية الجميلة » (١٥٠٧) ، وهي الآن في متحف اللوفر ، وهي آية في ابداع التكوين وتذكرنا بالتكوين الهرمي في « سيدة الصخور » لليوناردو دافنشي ، وفيها نجد

المادونا مع الطفلين يسوع ويوحنا ، والحسوار النفسى قائم بين الاشخاص الثلاثة ، وبين المادونا وخلفيتها من الطبيعة الفسيحة القائمة وكأنها همزة الوصل بين الأرض والسماء ، ومن آثار مرحلة نلورنسا صسورة « كاترين قديسة الاسكندرية » (نحو ١٥٠٩) ، وغيها نرى سانت كاترين وقد غمرها الوجد الإلهى تتطلع في استسلام الى السماء قبل تعذيبها وكأنها تتسوق الى الاستشهاد .

وتعد غترة ١٥٠٧ — ١٥٠٩ نقطة تحسول في حياة رغاييل جعلته يترك غلورنسا وينتقل نهائيا الى روما في اواخر ١٥٠٨ وقسد تعددت الآراء لتفسير هذا الانتقال . قيل انه كانت في صالونات القصر العتيق غريسكات ناقصة بريشتي ليوغاردو وميكلانجلو وكان رغاييل يأمل ان تسند اليه السنيورية امر اتمامها ولكنها لم تفعل ذلك فغضب رغاييل . وقيل ان رغاييل احس بدنو ازمة سياسية وشبيكة يمكن ان تنزل بغلورنسا . والأرجح أن رغاييل ترك غلورنسا لانه احس بأن غلورنسا لم يعد غيها ما يمكن ان يتعلمه .

على كل فقد انتقل رفاييل الى روما فى اواخر ١٥٠٨ حاملا خطاب توصية من المهندس برامانتى مصمم كاتدرائية القديس بطرس فى روما ، ودخل رفاييل فى رعاية البابا يوليوس الثانى رساما للبلط البابوى فى ١٥٠٩ ، وفى ١٥١١ بسدا رفاييل فى تجميل بعض اجنحة الفاتيكان .

وفي حياة البابا يوليوس الثاني ، اي حتى ١٥١٣ اتم رغاييل بحماس عظيم أول قاعتين مخصصتين في الفاتيكان لهذا البابا ، وهما قاعة السيناتورا (اي « التوقيع » ، السذى يبدو أنه كان يحتوى مكتبة البابا ومكتبه ) ، وهاعة الهليودوروس ، ومن الطريف أن يوليوس الثاني ما أن رأى في بداية عمل رغاييل موهبة رغاييل الساطعة حتى استغنى عمن كان يستخدمهم من الفنانين لتزيين جناحه الخاص ، وكان من بين هولاء بيروجينو نفسه ، استاذ رغاييل ، أما بقية القاعات غقد أتم رغاييل رسمها في عهد خلفه البابا ليو العاشر ، ولكن في فتور واضح ، وظل يعمل فيها بقية حياته ،

ومن ١٥٠٩ الى ١٥١١ رسم رفاييل الفريسكو الشبهير «مدرسة اثينا » الذى يغطى جدران قاعة السيناتورا فى الفاتيكان ، وموضوعه هو تمجيد « العقل » والبحث عن الحقيقة من خسلال اكبر فيلسوفين فى العالم القديم ، وهما افسلاطون وارسطو اللذان يتوسطان الفريسكو ، ومن حولهما بعض اعلام الاثينيين الذين يمثلون العلوم النظرية والعلوم التجريبية ، مثل فيثاغورس واقليدس ، وقسد اقدم رفاييل فى هسذا الفريسكو على تجربة تعسد ثورة

فى مبادىء التكوين وهى وضع صسورة شخصين فى منطقة البؤرة فى اللوحة الفنية ، وقد جرى العرف على وضع صورة شخص واحد فى منطقة البؤرة ، والشخصان طبعا هما أغلاطون وأرسطو .

والأرجح أن رفاييل فعل ذلك رمزا لالتزامه بالحيدة بين هذين الحكيمين المتعارضين ، أو بين فلسفة أفلاطون المثالية وفلسفة أرسطو المادية ، وفى الفريسكو نرى أفلاطون حاملا كتابه « تيماوس » ، ونرى أرسطو حاملا كتابه « الأخلاق » ، أما الخلفية من وراء مجموعات الفلاسفة والحكماء والعلماء والتلاميذ اليونان فكانت تمثل معمارا كلاسيكيا رومانى السمات ، والعمل الفنى كله يعد تحية الفن لحركة الهيومانزم واحياء العلوم والفنون والآداب اليونانية والرومانية التى اجتاحت أوروبا في عصر الرئيسانس .

والفريسكو فى قاعة السيناتورا يمثل فى مجموعه وجسوه المعسرفة الأربعة ، وهى اللاهوت والفلسفة والقانون والفن ، لكن أروع جانب منه هو الجانب السذى يمثل الفلسفة كما عبر عنه فى « مدرسة أثيناً » .

ومن ١٥١١ الى ١٥١٤ رسم رفاييل فريسكو القاعة الثانية التى تسمى قاعة هليودوروس فى الفاتيكان ،وفى هذه القاعة رسم رفاييل مايسمى «تحرير القديس بطرس » ،، من سجنه ، وفى هذا الفريسكو نشاهد من خلل القضبان أربعة أنواع من النور: هى نور القمر ونور الفجر ونور المشعل ونور الملك المضىء ،

كان ميكلانجلو في تلك الفترة يرسم فريسكو ستق محراب السستين ، فتبين أن رفاييل ند له . وكلف البابا يوليوس الثاني رفاييل برسم صورة زيتية تسمى «مادونا (عذراء) السستين » فأنجزها رفاييل في ١٥١٨—١٥١٣) وهي الآن في متحف درسدن بألمانيا الشرقية ، وفي الفن الديني رسم رفاييل صورة « النبي أشعياء » لكنيسة سان أجوستينو ، وفي نفس الوقت كان يضع تصميم محراب سانتا ماريا دل بوبولو بتكليف من البنكير كيجي .

وكان ميكلانجلو وهو يرسم فريسكات محراب السستين في الفاتيكان شكاكا في كل الفنانين كيخشى انيطلع احدهم على منهجه أو اسلوبه في العمل فيسرق منه الوانه أو موضوعاته أو رؤيته ، ولهذا غمل ميكلانجلو كل ما يستطيع لحجب فريسكات السستين عن رفاييل ، ولكن رفاييل استطاع بوسائله الخاصة أن يطلع على عمل ميكلانجلو وأن ينتفع منه فعلا ، وكان اكثر ما أخذه رفاييل عن ميكلانجلو هو عنصر القوة والصلابة الدي اكثر ما أحدة رفاييل عن ميكلانجلو هو عنصر القوة والصلابة الدي تجلى في الصراعات البطولية التي كان ميكلانجلو يصورها في فريسكاته .

وكانت فى روما ، وفى بالط الفاتيكان بالاذات ، حلقة من انصار الأغلاطونية الحديثة ، منهم الكاردينال بمبو ، وكاستليونى رجل البالط المشهور ، وانجرامى ، فانضم رفاييل الى هذه الحلقة ، وقد ظهر اهتهام رفاييل بالاساطير اليونانية فى انه رسم فى ١٥١١ ــ ١٥١٢ فريسكو لفيلا يملكها فى روما البنكير كيجى ، وموضوعها « انتصار جالاتيا » ، وكان هذا الفريسكو ترجمة بالخط واللون لقصيدة شاعر فلورنسا بوليتزيانو حول هذا الموضوع .

كذلك رسم رغاييل في ١٥١٤ صورة رائعة لرجل البسلاط كاستليوني صاحب كتساب «رجل البلاط» الذي يعد كساب « الأمير » لمكيافيللي ، أهم كتاب في فن الحكم في الرنيسانس ، وصسورة كاستليوني موجودة الآن في متحف اللوغر ، وهي تمثل نموذجا رائعا في الاعتدال والتوازن في ذلك العصر الهائج المسائج المليء بالتطرف والمتناقضات ، وبعد مسوت البابا يوليوس الثاني في ١٥١٣ استمر خلفه البابا ليو العاشر ابن لورنزو دي مديتشي في رعاية رغاييل ، وبموت المهندس برامانتي في ١٥١٤ عين ليو العاشر رغاييل مكانه كبيرا لمهندسيكاتدرائية التديس بطرس الجديدة ، فأصبح رغاييل بمعنى الكلمة الدكتاتور الفني في الفاتيكان ، مما دغع ميكلانجلو الى الانسحاب الى فلورنسا ، كذلك وصل ليوناردو دافتشي الى روما في تلك الفترة ، فأهمله البابا ليو العاشر ولم يكلفه بعمل ما واكتفى بأن انزله ضيفا في قصر بلفدير في الفاتيكان ثم انقلب عليه بحجة اشتغاله بتشريح الجثث مما جعل ليوناردو يقبل دعوة ملك غرنسا الى ان يقيم معسه فنانا في البلط الفرنسي ،

وكان ذلك عصر الكشوف الأثرية والتنقيب عن آثار روما القديمة الذى القترن بحركة الهيومانزم واحياء آداب اليونان والرومان وهنونهم وعلومهم ومنذ عهد البابا اسكندر السادس اكتشفت الرسوم الحائطية الرومانيسة واكتشف تمثال أبولو بلفدير ، وفي عهد يوليوس الثاني اكتشف تمثال « اللاوكون » وتمثال فينوس الفاتيكان كما اكتشف تمثال كليوباترا النصفي ، وفي ١٥١٦ عين ليو العاشر رفاييل مديرا للآثار في روما ، فقد كان ليو العاشر من أشد المتحمسين لاحياء أمجاد روما القديمة وفي عهده المتلأت قصور النبلاء والكرادلة بالتماثيل والتحف الأثرية ، وكلف ليو العاشر رفاييل بأن يعد له تقدريرا عن عمائر روما القديمة وهنونها ، فقدم رفاييل تقريره عام ١٥١٨ أو ١٥١٩ ، قيل بمساعدة كاستليوني ، عن آثار روما المطمورة تحت خرائبها وتلالها .

ولم يعش رغاييل بعد ذلك طويلا فقد اصيب بحمى لم تمهله غير اسبوع

غمات فى ٦ أبريل ١٥٢٠ فى عيد ميلاده السابع والثلاثين ودفن فى البانتيون ( مقبرة الخالدين ) فى احتفال مهيب ، وكان قبره تحت صورة « التجلى »، وهى صورة غير مكتملة بداها رفاييل عام ١٥١٧ .

والناس اليسوم تتحدث كثيرا عن ليوناردو وعن ميكلانجلو لأن حياتهما كانت عاصفة ولميئة بغرائب الأمور ، ويتحدثون قليلا عن رفاييل لأن حياته كانت سلسة من بدايتها الى نهايتها وليس فيها شيء فاجع الا موته المبكر . ولكن بعض نقاد الفن يرون أن فن رفاييل كان النقطة العليا في فن الرفيسانس وانه جمع بين ملحمية ميكلانجلو ودرامية ليوناردو وأضافي اليهما غنائية من عنده وصفاء عظيما ، وربما كان في هسذا نوع من المبالغة ، لأن عصر الرفيسانس كان كل هؤلاء مجتمعين ، واكثر ، وربما كان رفاييل اكثر الثلاثة انضباطا وصفاء ، ولكن ميكلانجلو كان اكثرهم قسوة وشموخا ، بينما كان ليوناردو اشدهم حيوية واقربهم الى الطبيعة البكر .

•••

### میکلانجـلو MICHELANGELO ۱۷۷۵ - ۱۵۷۵

# 0

وهذا ثالث الثلاثة الذين لا يذكر الفن في عصر النهضة الأوروبية الا وذكرت أسماؤهم مجتمعة ، وهؤلاء هم ليوناردو دافنشي (١٥٦٢ – ١٤٨١) ، وقد مات ورفانيك (١٤٨٣ – ١٥٢٠) ، وقد مات ليوناردو عن ثمانية وستين عاما قضى اكثرها في « الكواتروتشينتو » أي في «الأربعمائة» (بعد الالف) ، من ١٠١٠ الي ١٩٩١ (القرنالخامس عشر) ، ومات رفاييل في شرخ شبابه عن سبعة وثلاثين عاما قضى منها سنوات التكوين في « الكواتروتشينتو » ، أما ميكلانجلو فقد مات طاعنا في السن عن نحو تسعين عاما فتكون في « الكواتروتشينتو » ولكنه عاش حتى يرى ظهور مدرسة فنية جديدة هي مدرسة « الباروك » أو مدرسة « الإغراب » التي ربما كانت احدى نتائج فنه العظيم بعد أن خبا نور الالهام العظيم .

وكان اسم عائلة ميكلانجلو بوناروتى ، أو بوناروتى سيمونى ، فقد كان هو يحب أن ينسب عائلته الى آل سيمونى كونت كانوسا الذى جاء الى غلورنسا فى ١٢٥٠ وكان رأس هذه العائلة وزعيما لحزب « الجويلف » ، أو « السود » أو أنصار التقارب مع فرنسا والبابا ، فى ١٣٩٢ . أما بوناروتى سيمونى ، الأب ، وأولاده فى زمن ميكلانجلو فكانوا من أوساط الناس ، وربما من صخار أوساط الناس ، وكان أخوه الأكبر ليوناردو من أشياع سافونارولا وبالفعل دخل بتأثيره دير سان مارك فى ١٤٩١ وظل به حتى سافونارولا وبالفعل دخل بتأثيره دير سان مارك فى ١٤٩١ وظل به حتى وولائه لاسرة مديتشى صاحبة الفضل عليه وعلى أكثر غنانى عصره ،

وقد كان ميكلانجلو تلميذا مستعصيا فتعلم الايطالية ولكنه لم يتعلم اللاتينية ، وكان دائما يهمل دروسه ليرسم أو ليصنع التماثيل ، فكان أبوه أو عمه يضربه عقابا على ذلك ، ولما يئس منه أبوه أرسله ليتعلم الفن فى مرسم الفنان المعروف جيرلاندايو لمدة ثلاثة أعوام ، ولكنه لم ينتفسع

كثيرا من جيرلاندايو فتمرد عليه كما تمرد بيتهوفن على استاذه هايدن . وكان ميكلانجلو يتصور أن استاذه يغار منه كما أنه كان سليط اللسان في نقد استاذه ، وكان يتقاضى منه بوصفه « صبيا للأوسطى » ستة فلورينات في السينة الأولى وثمانية فلورينات في السينة الثانية وعشرة فلورينات في السينة الثالثة .

وبعد ان تعلم ميكلانجلو الرسم واللون في مرسم الفنان جيرلاندايو ، تجلت موهبته العظيمة في فن النحت ، فصنع من الرخام حيوانا خرافيا من الساطير اليونان في حديقة لورنزو دى مديتشى ، وما أن رأى لورنزو التمثال حتى قسرر أن يبسط رعايته على ميكلانجلو ، فأرسل الى أبيه يدعوه لمقابلته ، وادرك الوالد مسراد لورنزو دى مديتشى فأجاب بأنه لا يريد لولده أن يكون « حجارا » وعلق بأن لورنزو يريد أن يقسود ابنه ميكلانجلو في طريق الغواية ، ولكن الأب ، لودوفيكو بوناروتى ، اقتنع أو اقنع أخيرا في فقابل عاهل فلورنسا وسلمه ولده ميكلانجلو ليرعاه عسام ١٤٨٨ ، وكان ميكلانجلو يومئذ في الخامسة عشرة من عمره ، واستمرت هدده الرعاية شكلان سينوات حتى وفساة لورنزو دى مديتشى في عسام ١٤٩٢ ، وين بلغ ميكلانجلو سن الشامنة عشرة ، وكذلك عين لورنزو أباه ، لودوفيكو بوناروتى موظفا في جمرك فلورنسا ليعينه على الحياة .

تبنى لورنزو دى مديتشى الفتى ميكلانجلو وعامله كولد من أولاده ، فأقام ميكلانجلو في قصر آل مديتشى بفلورنسا حيث خصصت له حجرة محترمة وكان لورنزو يجالسه دائما على مائدة الطعام فيجلس بين اهل البيت وبين ضيوف العاهل من كبار رجال الدولة ومن الشمعراء والفلاسفة . وكان من عادة لورنزو أن يجالس ضيوفه على العشاء بحسب ترتيب قدومهم لا بحسب أصول البروتوكول ، وكثيرا ما احتل ميكلانجلو الفتى المقعد المجاور لرب البيت فكان أدنى الى لورنزو من بنيه . وكان الشماعر بوليتزيانو ، وهو من أعلم أهل عصره في الآداب القديمة والحديثة ومن اشمعر شعراء فلورنسا باللغة الايطالية ( العامية ) ، مؤدبا لأولاد لورنزو دى مديتشى فشمل بتأديبه الفتى ميكلانجلو . وهكذا قضى ميكلانجلو فترة التكوين من حياته في أزهر مكان في فلورنسا يسوم أن كانت فلورنسا اعظم مصدر للاشعاع الثقافي في أوربا كلها وكانت تذكر العالم بمجد أثينا الثقافي فيما بين الحروب الفارسية وحروب البلوبونيز ، كذلك كان لورنزو يجرى على ميكلانجلو خمس دوقيات شهريا كمصروف جيب ويتكفل بكسوته ،

أما ميكلانجلو الفتى فقد عرف عنه أنه كان محبا للوحدة والتأمل ، لا يأنس الى الناس ، غضوبا كثير الشجار مع جيرانه ، لاذع التهكم بزملائه

من الفنانين ، وقد جرت عليه سلطة لسانه شجارا انتهى بكسر انفه رغم أنه كان لا يحب الشحان الجسدى ، وكان يشارك في الكرنفالات التي تميزت بها فلورنسا في عصره وكان يغذيها لورنزو دى مديتشى ليلهى الناس عن السياسة بالماسكات أى الاقنعة (و « الماسكيرا » هى « المسخرة » ) ، وبالأغانى والرقص والاستعراضات في شوارع المدينة ، وكان لورنزو نفسه ينظم لهم الأغانى مثل أغنية : « ياشباب ويابنات ، انعموا باليوم فسلا أحد يعرف ما يأتى به الغد » فيكرر الناس هسذا القرار وهم يحتفلون بالمهرجان ،

كل هدذا انتهى بموت لورنزو دى مديتشى فى ١٤٩٢ وباحتسلال شارل الثامن فلورنسا بجيوشه الفرنسية فى ١٤٩٤ ، وبطرد بيرو دى مديتشى ابن لورنزو من فلورنسا وطلب رأسه مقابل جائزة مالية . حتى هدذا الازدهار الفكرى الدى عرفته فلورنسا بدا ينقرض سريعا : ففى ١٤٩٤ مسات بوليتزيانو وبيكو ديللا ميراندولا ، وفى ١٤٩٩ مات الفيلسوف فيتشينو . كل هذا الازدهار الثقافي انقرض بتولى سافونارولا زمام الأمور فى فلورنسا . حتى الازدهار الفنى أخذ ينقرض بهجسرة كبار الفنانين الى روما .

وكان ميكلانجلو احد هسؤلاء الفنانين المهاجرين من فلورنسا الى روما رغم اعجابه بسافونارولا واستماعه على الدوام لخطبه منذ ١٤٩٤ فى ميدان الدومو (القبة) وفى دير سان مارك وفى هده الفترة تفرغ ميكلانجلو لدراسة التشريح كمقدمة اساسية للاحاطة بتكوين جسم الانسان قبل رسمه أو نحته وفى ١٤٩٤ غادر ميكلانجلو فلورنسا قاصدا بولونيا حيث نحت تمثال «كوبيد نائما» فى الرخام وباعه لتاجر تحف فى روما لقاء ٣٠ دوقية وكان هدذا التمثال شبيها بآثار القدماء فباعه هدذا التاجر الى الكاردينال رياريو على أنه تحفة أثرية وتلقى منه مقدما قدره ٢٠٠٠ دوقية عير أن الكاردينال السستبه فى هدذا التزييف فأوفد رمسولا الى فلورنسا لتقصى الكاردينال رياريو ورد التمثال الى ميكلانجلو واصطحبه الى روما وغضب الكاردينال رياريو ورد التمثال الى التاجر واسسترد منه ما دفع وانتهى التمثال الى سيزار بورجيا بعد استيلائه على دوقية أوربينو ، ثم أهداه سيزار بورجيا الى المركيزة دى مانتوا فى ١٥٠١ . وكان هذا التمثال بداية شهرة ميكلانجلو فى روما التى قضى فيها اكثر حياته المديدة .

وفى ١٤٩٥ عاد ميكلانجلو من بولونيا الى غلورنسا وغيها نحت تهثال « يوحنا المعمدان » ، وظن الناس زمنا ان هدذا التمثال الدى نحته ميكلانجلو وهو في سن العشرين من عمل دوناتيللو (( ١٣٨٦ ــ ١٤٦٦ ) ، شيخ مثالى غلورنسا في عصره وهو الآن في متحف برلين .

وانتقل ميكلانجلو الى روما عام ١٤٩٦ . وفي روما نحت ميكلانجلو في الرخام تمثال « باخوس » ( ديونيزوس ) رب الخمر عند اليونان والرومان ، واشتراه منه بنكير في روما من رعاة الفن اسمه يعقوب جابو ، والتمثال موجود الآن في متحف بارجيللو ، كما نحت تمثال «كوبيد» (ربالحب) وهو الآن في ساوت كنسجتون بلندن ، وقد صور ميكلانجلو باخوس في هيئة شاب مرح يترنح سكرا حاملا كأسا على غير عادة القدماء — فقد كان القدماء لا يمثلون باخوس منتشيا وانما ينسبون النشوة أو السكر الى أتباعه من العذارى المعروفات باسم « الباكانتي » ، أي « عذارى باخوس » ، ومن التيوس التي كانت تمثل عندهم الشهوانية الحيوانية ، أما باخوس نفسه فقد كان يمثل عندهم النشسوة الروحية كذلك .

وفي غترة اقامة ميكلانجلو الأولى في روما تعاقد في ١٤٩٨ مع الكاردينال دى سان دنيس على اقامة تمثال من الرخام اسامه «الرحمة » (البييتا) مقابل ٥٠٠ دوقية ذهبية من عملة الفاتيكان خالال سنة من تاريخ العقد ، وضمن البنكير جالو ميكلانجلو في تنفيذ هذا العقد مقد كان ميكلانجلو حتى ذلك التاريخ غير معسروف بالدرجة الكافية والتمثال يمثل جسد المسيح البجريح بالحجم الطبيعي ملقى على حجسر مريم العذراء وبدت العدراء في سن في هدذا التمثال شابة غانتقده النقاد قائلين انه كان ينبغي أن تبدو في سن أم المسيح ، ورد عليهم ميكلانجلو بقوله أن النساء لا تهرم ملامحهن الا نتيجة للمعاشرة الجنسية ، وهو ما لا ينسب لمريم ، والتمثال موجسود الآن في الكنيسة القديمة من كاتدرائية القديس بطرس بروما في محسراب « المادونا ديلا غيبرى » ، اى « العذراء الحامية من الحمى » ، وهناك دغن البابا اسكندر بورجيا عام ١٥٠٣ .

وفى روما نحت ميكلانجلو أيضا فى الرخال تمثال « مادونا بروج » ، اى مريم العذراء حامية مدينة بروج ، والتمثال قائم الآن فى محسراب صغير بكاتدرائية بروج ، وهو من طسراز تمثال الرحمة أو « البييتا » ، وفيه نرى العذراء جالسة على كتلة من الحجر صارمة الملامح فى اعتسزاز يوشك أن يبلغ مبلغ الكبرياء ، وفى حجرها يسسوع الطفل يهم بالنزول الى الأرض ، وقد كان المفترض أن يشحن هسذا التمثال الى بروج ، ولكن هناك وثائق تدل على أن ميكلانجلو أخفاه فى بيت أبيه فى فلورنسا .

وبهذه التماثيل الثلاثة « باخسوس » و « مادونا ديللا غيبرى » و « مادونا بروج » أصبح ميكلانجلو أشهر مثال توسكانى ، بل أشهر مثال ايطالى وكان عمره يومئذ ستا وعشرين سنة ،

وعاد ميكلانجلو الى فلورنسا حيث اقام من ١٥٠١ الى ١٥٠١ وكانت اسرته تعانى من ضائقة مالية شديدة لأن اباه فصل من وظيفته فى الجمرك بعد طرد آل مديتشى من فلورنسا . وظل ميكلانجلو يعين اسرته اباه واخوته الأربعة ماليا حتى آخر يوم فى حياته ، بل وظل يساعدهم على اقتناء الأملاك فى فلورنسا لميفع من شأن الاسرة . وكان كلما أعطاهم طالبوا بالمزيد ، وازداد جشعهم حتى ساءت العلاقات بينه وبينهم ، ومع ذلك فقد ظل يساعدهم بقية عمره . أما ميكلانجلو نفسه فقد كان طوال حياته يعيش فى زهد وتقشف رغم ضخامة موارده وشاع عنه البخل ولكن الأرجح أنه كان لا يحفل بالمال ، فقد كانت تأتيه العروض السخية فلا يقبلها وانها يعمل دائما بوحى من إلهامه واستجابة لمساعر المودة .

وقبل أن ينتقل ميكلانجلو نهائيا الى روما ، وقع في فلورنسا عقدا في اغسطس ١٥٠١ مع لجنة الاشغال بالمدينة بأن ينحت لمدينة فلورنسسا تمثالا للنبى داود من رخام ، تعهد بأن ينجزه خسلال سنتين من تاريخ توقيع العقد ، مقابل ستة فلورينات ذهبية شهريا عسلاوة على تكاليف الخامات والأدوات ومكافات الأسطوات المساعدين والعمال ، ونص العقد على أنه عند اكتمال التمثال يترك للجنة الاشغال أن تقسرر أن كان ميكلانجلو يستحق مكافأة أضافية أم لا ، وكان الأمر متروكا لضمائر أعضاء اللجنة ، وفي ٢٨ فبراير ١٥٠٢ كان العمل في النمثال قد تقدم بدرجة كبيرة حتى أن اللجنة قدرت لميكلانجلو ٠٠٠ فلورين ذهبى ، وقد الستهر هذا التمثال في فلورنسا باسم « العملاق » ، وكان أصلا كنلة ضخمة من الرخام من كارارا أساء قطعها مثال آخر فأصبحت لا تصلح لشيء ، وقد أقيم تمثال « داود » بعد مداولات طويلة عند مدخل القصر العتيق « بالاتزوفيكيو » لمدة ثلاثة قرون ، ثم نقل في ١٨٧٧ الى قساعة « الأكاديمية ديل بالارتى » ( أكاديمية قرون ، ثم نقل في ١٨٧٧ الى قساعة « الأكاديمية ديل بالارتى » ( أكاديمية الفنون الجميلة ) ، لمزيد من صيانته ،

وتمثال « داود » فى غلورنسا من أهم الروائع التى خرجت من يدى ميكلانجلو ، وقد وضعت فى مكانه الأصلى ، أمام البوابة الكبرى لقصر السنيورية ، نسخة منه طبق الأصل ، والتمثال نهوذج حى لأسلوب ميكلانجلو فى من النحت الدى يتميز بالقوة والجلل ، بل والرهبة الباعثة على « الرعب » ، كما أجمع كافة نقاد الفن على توصيفه وتوصيف شخصية صاحبه ، فهو تمثال مخيف ، وفى التصور العام حرارة واندفاع ، غير أن بعض نقاد الفن قد لاحظوا أن راس « داود » كبير وغير متناسب مع جسمه ، وكذلك اليدان والقدمان ، ويبدو أن الموديل البشرى الذي اتخذه ميكلانجلو

نموذجا لتمثاله كان بحاجة الى سنتين من النمو لتنضج رجولته ويتناسب تكوينه التشريحي . . ومع ذلك فهناك في التمثال اعتزاز عظيم .

وقد ترك لنا كاتب فرنسى معاصر من القرن السادس عشر رأى ميكلانجلو يعمل وصفا لطريقته في العمل : قال انسه رآه في حالة هياج وهو ينحت «داود». . قال إنه رآه يكسر بمطرقته من الرخام في ربع ساعة أكثر مما يكسره ثلاثة حجارين في قمة فتوتهم في أربع ساعات ، وكان يتصور حين رآه أن كتلة الرخام كلها ستنفلق في يسده ، لكنه كان يعمل في دقسة عجيبة فلا يتجاوز شعرة عن المراد قطعه والا تلف الرخام ، فالخطأ في الرخسام لا يمكن اصلاحه ، ولم يكن أمام ميكلانجلو الا نموذج من الشمع من تصميمه .

وفي ١٥٠٥ استدعى البابا الجديد ، يوليوس الثانى ، خليفة اسكندر السادس ( او رودريجو بورجيا ) ، ميكلانجلو الى روما وكلفه ببناء مقبرة خاصة به تقام في كاتدرائية القديس بطرس بروما ، وهكذا بدات المرحلة الثانية من حياة ميكلانجلو . . مرحلة العمل الدى لا ينقطع لتحقيق أحلام سلسلة من البابوات المتعاقبين ، وقد امتدت هدذه المرحلة الى نهاية عمره . وبدأت بما يسمى في تاريخ الفن « مأساة مقبرة يوليوس » ، وتلتها مرحلة مشروعات التحجير وشسق الطرق التي تبناها البابا ليو العاشر ، ثم مشروع تجميل كاتدرائية سان لورنزو بفلورنسا حيث مقبرة آل مديتشى ، ثم المشروعات الهندسية الخارجة عن اختصاصه .

وكان البابا يوليوس الثانى ( ١٤٤٣ – ١٥١٣ ) رجل سياسة ورجل حرب لا رجل روحانيات ، وكان يرعى الفنانين لمجده الشخصى ولمجد الفاتيكان الدنيوى ، كان يتصرف كأمير دنيوى لا يهدف الى توحيد ايطاليا بقدر ما يهدف الى اخضاع دويلاتها ووضعها تحت سيطرة البابا الدنيوية في روما وتوسيع نفوذ البابوية الدنيوى ، وكان يستعمل في ذلك سلاح الحرب ويخرج بنفسه للمعارك على رأس جيشه فكان كل هذا غريبا في رئيس روحى ، وقصد جلس على الكرسي البابوي من ١٥١٣ الى ١٥١٣ ، وكان أهم من رعاهم من الفنانين المعماري الشهير برامانتي والمصور رفاييل والمثال ميكلانجلو .

تعاقد البابا يوليوس الثانى مع ميكلانجلو لبناء مقبرته ، فوضع ميكلانجلو تصميما للمقبرة غاية في الفخامة فكانت في شبكل بناء رخامي ضحم مستطيل ذي أربع واجهات ، به أكثر من أربعين تمثالا من الرخام وعلى سطحه ملائكة

يحملون التابوت الرخامى ، ووضع البابا لحساب ميكلانجلو فى بنك سلغياتى فى غلورنسا ٢٠٠٠ دوقية تحت حساب المقبرة ولكن دون تحسديد لمرتبه فيما خلا نفقات اكله وشربه ومسكنه ، وأوفده الى كرارا لأكثر من ثمانية شمهور لقطع الرخام اللازم للمقبرة ، فشحن بالبحر الى روما أكثر من ٣٤ عربة محملة بالرخام ، ومعها حمولة ١٥ عربة اخرى .

...

## (

## المفن يغزو الكنيسة

□ وعاد ميكلانجلو الى روما وبدا العمل في اواخر نوفمبر ١٥٠٥ ، ولكن المتبرة لم تستكمل الا في ١٥٥٥ ، اى بعد أربعين عاما ، رغم أن يوليوس الثانى توفى في ١٥١٣ ، وتعاقب بعده من البابوات : ليو العاشر ، الذى جلس على الكرسى البابوى بين ١٥١٣ و ١٥٢١ ، وادريان السادس ، الذى جلس بين ١٥٢١ و ٢٥٢١ ، وكلمنت السابع ، الصدى جلس بين ١٥٢٣ و ١٥٣١ ، وبول الثالث الذى جلس بين ١٥٣١ و ١٥٤٩ ، . . الخ ٠٠ وبتعاقب البابوات كان لكل منهم راى في التصميم ، ومع كل تعديل كان ميكلانجلو يوقع عقد اجديدا بمواصفات جديدة كلها تتجه نصو اختصار الفخامة وضعفط النفقات ، حتى بلغ عدد العقود التى وقعها ميكلانجلو خمسة عقود بل لقد انتهى الأمر بتغيير مكان المقبرة ذاتها فأقيمت المقبرة في كنيسة القديس بطرس في فينكولى بدلا من كنيسة القديس بطرس في الفاتيكان ، وكان المقدر أولا للمقبرة أنها كانت ستتكلف ، ١٥٠٦ دوقية ذهبيسة ، ولكن النفقات اختصرت في النهاية فلم يتسلم ميكلانجلو في شلاث سسنوات من ١٥١١ الى المخصصة للمقبرة كلما تعاقبت السنون على رحيل صاحبها .

كان البابا يوليوس الثانى عدوانيا فى موته كما كان عدوانيا فى حياته لأن تنفيذ تصميم متبرته على صورتها الأصلية الضخمة كان معناه ازالة العديد من قبور اسلافه البابوات فى الفاتيكان ليحتل هو مكانهم ، ولعل هــذا كان سبب كثرة التعديلات التى طرات على تنفيذ مشروع متبرته .

ولم يبق من ذلك التصميم الضخم الا مقبرة ذات واجهة واحدة صغيرة الحجم تحف بها ستة تماثيل ، كان احدها تمثال « موسى » ، وهو من اعظم التماثيل التي نحتها ميكلانجلو بيده من البداية الى النهاية ، اما الخمسة الأخرى ، وهي تمثال « المادونا والطفل » وتمثال « حياة العمل » وتمثال « حياة التأمل » وتمثال « نبى » وتمثال « عرافة » ، فقد اتمها ميكلانجلو بيده ولكن عهد بتسطيبها الى مثال آخر ، وكل هذه التماثيل قائمة الآن في كنيسة القديس بطرس في فينكولي .

وقد كان فى التصميم الأصلى طائفة من التماثيل التى استبعدت من التصميم الأخير ، منها تمثال « الأسيرتان » ، وهما متاتان فى الأغلال تمثلان الفنون والآداب وقد وقعتا فى الأسر بعد وماة البابا يوليوس الثانى ، وقد اهدى ميكلانجلو هذا التمثال لصديقه البنكير استروتزى ، والتمثال موجود الآن فى متحف اللومر ، ثم هناك تمثال « ادونيس » وهو الآن فى المتحف القومى بفلورنسا ، ثم هناك تمثال « ليا وراحيل » وهو فى كنيسة القديس بطرس فى مينكولى ، وتماثيل اخرى متفرقة فى أماكن اخرى .

وحتى فى حياة البابا يوليوس الثانى شجر خلاف بين البابا وميكلانجلو ، قيل لان البابا لم يف بتعهداته المالية ، وقيل بسبب دسائس الفنان رفاييل والمعمارى برامانتى اللذين كانا يقومان ببناء الكنيسة الجديدة للقديس بطرس داخل الفاتيكان ، فعاد ميكلانجلو الى فلورنسا سنوات واستدعاه يوليوس الثانى مرارا لاتمام عمله ولكنه رفض ، وكان يخشى أن يغتال فى روما بالسم أو بالخنجر ، وأخيرا كتب البابا الى « السنيورية » ( المجلس الحاكم ) فى فلورنسا يطالب بابعاد ميكلانجلو وتسليمه اليه ، فعاد ميكلانجلو الى روما بعد أن زودته السنيورية بخطاب للبابا يؤمنه على حياته ، ويقول أن أى عدوان عليه يعد عدوانا على فلورنسا ،

وفى اثناء اقامة ميكلانجلو فى فلورنسا اتم فريسكو (رسما حائطيا ملونا على الجبس قبل جفافه) عن معركة بيزا وهو يصور الجنود عرايا يستحمون فى نهر الأرنو فلما نادى النفير هرعوا للسلاح وهم عرايا . وهدذا الفريسكو موجود فى قصر مديتشى ولكن لم يبق منه شىء مذكور ٠٠ وكان لليوناردو دافنشى فريسكو فى قاعة البابا بكنيسة سانتا ماريا نوغيللا بغلورنسا ٠

وقبل عسودة ميكلانجلو الى روما اقسام نترة فى بولونيا ، وهنساك صنع تمثالا من البرونز للبابا يوليوس الثانى بضعف الحجم الطبيعى تقريبا . وكان قد تلقى من البابا ١٠٠٠ دوقية مقدما .

هذه قصة « مأساة مقبرة يوليوس الثانى » في ايجاز شديد : لم يبق من تماثيلها في المقبرة نفسها الا تمثال امراتين ، احداهما تمثل « حياة العمل » والاخسرى تمثل « حياة التأمل » ، ويتوسطهما تمثال « موسى » جالسا ، وهو التمثال السذى الماضت في وصسفه كتب الفن واتخذه النقاد ، كتمثال « داود » في ملورنسنا وكتمثال « الرحمة » في محراب السستين في كنيسة القديس بطرس بروما ، عنوانا على عبقرية ميكلانجلو ونموذجا اعلى لاسلوبه الفنى في عصر الرنيسانس ، هسذه التماثيل الثلاثة من صنع يد ميكلانجلو من الالف الى

الياء ، أما بقية تماثيل المقبرة مقد نحتها ميكلانجلو في اسماسها ثم عهد لغيره من المثالين بتشمطيبها بسبب كثرة التزاماته نحو بابوات روما ·

ولعل من سخرية التاريخ الا يشغل ميكلانجلو نفسه في تخليد ذكرى هذا البابا الغريب. الأطـوار الا بهذه الجوانب الثلاثة من شخصية يوليوس الثانى ، مقد كان هذا البابا المحارب أترب الى القائد العسكرى المستغرق في « حياة العمل » منه الى الأب الروحى المستغرق في « حياة التأمل » . وقد تجسد هـذان الرمزان في شخصية موسى كما تجلت في سفر خروج بنى اسرائيل في « التوراة » .

ثم عاد ميكلانجلو الى روما ليبدأ العمل فى نقوش محسراب السستين الفريسكية وتمثال « الرحمة » فى المحراب ، ثم انتقل الى غلورنسا ليجدد كنيسة سان لورنزو ومقابر آل مديتشى ، ثم عساد الى روما ليتم عمله فى كاتدرائية القديس بطرس بالفاتيكان ، كل ذلك بحسب نزوات البابوات او حبهم للفنون ، فأصابت الكنيسة رواء ما بعده رواء ، وأصاب ميكلانجلو مجدا لا يبلى مع الأيسام .

فى روما بدأ ميكلانجلو يرسم صور فريسكات محراب السستين فى كاتدرائية القديس بطرس بالفاتيكان بتكليف من البابا يوليوس الثانى . والفريسكو هو الرسم الملون على الجدران أو على السقف قبل أن يجف الطلاء أو الملاط أو الجبس أو المصيص .

بدأ بفريسك القبة فى ١٠ مايو ١٥٠٨ وانتهى منه فى اكتوبر ١٥١٢ ، فكأن ميكلانجلو كسا قبة محراب السستين بالنقوش التصويرية فى أربع سنوات ونصف ، ويقال أنه تقاضى عن ذلك ، ، ، ٣٠ دوقية ذهبية عن فريسكات قبو محراب السستين ، وكان يعمل بمفرده ،

واستمر ميكلانجلو يضيف الفريسكات على جدران محراب السستين بصورة متقطعة ، ولم يفرغ منه تماما الا في ديسمبر ١٥٤١ ، وبهذا يكون العمل في نقوش السستين قد استغرق نحو ٣٣ سنة متقطعة .

وقد صور ميكلانجلو في مريسكات محراب السستين قصة الخليقة وستوط آدم وحسواء وقصة الطومان وقصسة المسيح حتى يوم القيامة كها استوحى هذه القصص من أسمنار التوراة والانجيل ، ومع هذه القصص صور بابوات روما .

ومحراب السستين محراب في الفاتيكان بناه في ١٤٧٣ معماري من فلورنسا اسمه باتشيوبونتيللي البابا سكستوس الرابع ، ولحذا عرف بالسكستين او السستين ، وطول المحراب ٣٩ مترا و ٢٠ سم وعرضه ١٢ مترا و ٢٠ سم وارتفاعه ٢٠ مترا و ٤٠ سم ، والمحراب تنيره ١٢ نافذة في كل جانب ، وقد كان على الجانبين قبل ميكلانجلو ١٢ فريسكو تمثل موضوعات دينية مثل سيرة موسي وسيرة المسيح وغيرها ، وهي بريشة أعلام الفنانين في القرن الخامس عشر مثل بوتيتشيللي وسنيويللي وروسيللي وبيروجينو وجيرلاندايو ، وعلى الجدار الشرقي رسم بوتيتشيللي صفا من البابوات عددهم ٢٨ بابا ، اما الجدار الغربي فقد كساه بيروجينو بثلاث فريسكات تمثل « صعود العذراء » يتوسط صورة « العثور على موسي » وصورة « ميلاد المسيح » .

وقد هدم ميكلانجلو فريسكات بيروجينو على الحائط الغربى وكسا الحائط الغربى بفريسك جديد يصور « يسوم القيامة » • وفي سقف القبو رسم ميكلانجلو تسعة مشاهد من قصة خلق الكون وطرد آدم وحواء من الجنة وقصة الطوفان •

وكان أسلوب ميكلانجلو يسمى « الأسلوب الجديد » . فقد كان الفنانون المصورون من قبله فى القرن الخامس عشر يتوسعون فى الاعتمساد على الزينة فيما يرسمون من موضوعات مقتبسة من الكتاب المقدس أو من أساطير القدماء ، أما ميكلانجلو فقد تجنب رسم متاظر الطبيعة والأشجار والازهار والطيور والحيوانات كما تجنب رسم أوراق الشجر والفاكهة والأرابيسك والشمعدانات وتجنب رسم المجموعات الثانوية من الأشخاص لمجرد مل الفراغ ، باعتبار أن كل هذه كانت موتيفات وسفاسف رخيصة يستجدى بها الفنان الكسول اعجاب المشاهدين بسهولة ، وبدون اجهاد .

اما ميكلانجلو فقد كان مركزا على جسم الانسان بوصفه دراسة مضنية في التشريح ، وكان شديد الاعجاب بجمال جسم الرجل ولا يحفل بجمال جسم المرأة ، وهي سمة كثيرا ما نلاحظها في الفن اليوناني القديم ، ولذا جاءت أكثر أعماله الفنية من تماثيل وصدور دراسات فائقة الدقة في كمال أجسام الرجال .

وفى ١٥١٤ كلفه راع من رعاة الفن يدعى فارج دى بوركارى بنحت تمثيال يسمى « المسيح منتصرا » (على الموت) أو « المسيح قائما من بين الأموات » (كريستو ريزورتو) ، ولكنه لم يبدأ العمل فيه جديا الا فى ١٥٢١ واتمه في ١٥٢٣ ثم سلمه لصبى موهوب اسمه بيترو دى أوربينو كان يعمل

عنده ليتولى صقله ، وكان هـذا الصبى يشيع بين الناس انه هو صانع النمثال ، وبالفعل عبث به بتدخله فأفسد اجزاء من أصابع اليدين والقدمين واللحية وأرنبة الأنف ، فسلم ميكلانجلو التمثال الى مثال يدعى فريتزى ليرممه ويقيمه على قاعدة ، فقام بترميمه ، غير أن ميكلانجلو عرض على مشترى التمثال أن يصنع له غيره ، ولكن المشترى تمسك بالتمثال قائلا : انه كنز من كنوز الفن ، ومن المبالفات التى قيلت فى هـذا التمثال يومئذ أن « ركبة » « المسيح منتصرا » تساوى روما كلها ، وبالفعل فقد أجمع نقاد الفن على أن هذا التمثال معجزة فنية ، وقد اشتهر أمره حتى أن فرنسوا الأول ملك فرنسا استخرج منه نسخة برونزية ، ولكن الجديد فى هـذا التمثال أن ميكلانجلو خرج عن الصـورة التقليدية للمسيح الـذى اشــتهر بالوداعة ، ميكلانجلو خرج عن الصـورة التقليدية للمسيح الـذى اشــتهر بالوداعة ، فجسده فى الرخام عارى الجسد تماما قويا مثل هرقل فكان بقسمات جسـمه معجزة فى التشريح وكان بشـعره المتدلى على الكتفين معجزة فى الوضــع والحــركة .

وكان ميكلانجلو رجالا غريب الاطاوار وكان سايىء الحظ « مع صبيانه » وخدمه ومن عاونه من الاسطوات ٠٠ فكان فى فترة عمله فى محراب السستين يقيم فى روما فى غرفة واحدة او فى شاقة العازب ويشرك معه فيها فلاثة من مساعديه وخادمه الغلام ٠ وكان كثيرا ما ينام بملابسه كالمة ٠٠ وكان فى العادة يستقدم خدمه وصبيانه من فلورنسا ، ثم لا يلبث أن يعيدهم اليها : هدذا لانه كسول لا يخدم ولكن ينتظر من سيده أن يخدمه ، وهدذا لانه نصاب ، وهذا لانه يتصرف كاللوردات ويختال فى روما بحذائه القطيفة ، وكان لا يطيق وجود خادمة فى البيت لأن الخادمات فى روما « كلهن بغايا وكلهن خنازير » ، أما صبية روما « فكلهم الخادمات فى روما « وكان لا يكف فى خطاباته عن تعنيف اسرته لانهم أوغاد » ولا يصلحون خدما ، وكان لا يكف فى خطاباته عن تعنيف اسرته لانهم شرهون يرهقونه بطلب المال وكلما أعطاهم طالبوا بالمزيد ليشتروا الأطيان رغم أنهم يعرفون أنه يحرم نفسه ليعينهم ويعمل الليل والنهار ، فهو يشتى من أجلهم لترتفع مرتبتهم قليلا فى الحياة ، وبالمثل كان يستقدم الصبيان أو من أجلهم لترتفع مرتبتهم قليلا فى الحياة ، وبالمثل كان يستقدم الصبيان أو الأسطوات من غلورنسا وكانت اسرته تتولى ارسالهم اليه .

وكان حساد الطباع الب على نفسه الكثيرين من فنانى عصره بسبب صراحته ، سريع الغضب ، متسرعا فى القسول وفى الفعل ولكنه كان يهدأ بسرعة ، وكان كثير الشكوك الى حد المرض ، شسديد الاكتئاب الى حد الجنون ، يكره البشر ويرعب من يخالطه من الناس ، متقشفا الى حد الظهور بالاملاق ، متهما بالبخل رغم أنه ساعد الكثيرين ماليا ، وكان محبا للوحدة لا يطيق أن يشرك معه أحدا فى العمل ولا يحب أن يعلم فنه لاحد ، وكان

كتوما لا يطلع احدا حتى اقرب معاونيه على تصميمات مشروعاته الفنية ، وقد تسبب جهلهم بنواياه في تغيير تصميماته بعد وفاته ، وكان جبانا على مستوى الشبجار البدنى ، ولكن كانت له طاقة ماردة على العمل ، وكان بعض اصدقائه الخلصاء يتهمونه بأنه سسكير ، وقد عسرف عنه حبه للشبان الوسيمين وعدم اكتراثه بالنساء ، أما ميكلانجلو الفنان فقد كان شديد التواضع في الفن ، رغم أنسه كان متطسرف الكبرياء على المستوى الاجتماعى ، فقد كان يكره أن يسمى مثالا ، وكان شديد الاعتداد بنسبه البعيد الى أشراف كانوسا ،

ولان ميكلانجلو لم يعلم أحدا شيئا ، نهو لم يترك مدرسة رغم أنه عمر الى التسعين ، بينما ترك رفاييل مدرسة زاهرة فى تاريخ الفن رغم أنه مات فى شرخ الشباب ، كان رفاييل يكلف تلامذته بالأعمال ثم يصححها ، أما ميكلانجلو فكان يضطلع بأى عمل يتصدى له من الألف الى الياء .

وكان ميكلانجلو متعاطفا مع مبادىء سافونارولا رغم أنه كان ربيب لورنزو دى مديتشى ، ومع ذلك فقد كان يخشى التدخل فى السياسة . وبعد معركة رافينا فى ١٥١٢ فرض ريموندو دى كاردونا اسرة مديتشى من جديدة سادة على غلورنسا ، وكانت لأسرة ميكلانجلو عواطف نحو حرب سافونارولا ، فكتب اليهم ميكلانجلو يحذرهم من التدخل فى السياسة . وبالفعل فرضت عليهم بعد عودة آل مديتشى فى ١٤ سبتمبر ١٥١٢ غرامة مالية قدرها . . 7 دوقية ، ولكنهم سلموا من الاضطهاد لتفاهة شأنهم ، وكتب ميكلانجلو الى الكاردينال جيوفانى دى مديتشى ( بن لورنزو ) يدافع عن اسرته ، ويبدو أن دفاعه أثمر لأن أباه أعيد الى وظيفته ،

وبعد وفاة البابا يوليوس الثانى جلس الكاردينال جيوفانى دى مديشى ابن لورنزو على الكرسى البابوى باسم البابا ليو العاشر لمدة ثمانى سنوات ، حتى مات فى ١٥٢١ • وكان هــذا البابا لا عمل له الا تثبيت سلطة آل مديتشى فى غلورنسا ، ولم يزدهر بسببه فنان ولا أديب • على العكس من ذلك ، فقد كلف ليو العاشر ميكلانجلو ورفاييل وسانجاللو بتجديد كنيسة سان لورنزو فى غلورنسا حيث كانت مقابر آل مديتشى • وكانت تجربة مؤسفة لأنها ضيعت سنوات على ميكلانجلو • فقد رفض ميكلانجلو العمل مع غيره فوقع عليه العبء كله ، واهمل العمل فى مقبرة يوليوس الثانى •

وبعد وفاة ليسو العاشر في أول ديسمبر ١٥٢١ تسلاه البابا أدريان السادس السذى كان مؤدب الامبراطور شرلكان ، ولم يجلس على الكرسى البابوى الاسنة وثمانية شمهور لانه مات في ٢٣ سبتمبر ١٥٢٣ ٠٠ وكان

ادريان هــذا لا يهتم بالسياسة ولا بالفن ولا بالادب ، وانما يهتم بالدين وحده وكان يسمى التماثيل اوثان الوثنيين ، غلما مات خلفه جوليو دى مديتشى باسم البابا كلمنت السابع ( ١٥٢٣ — ١٥٣٣) . وكلف ميكلانجلو بالعمل في تجديد كنيسة سان لورنزو بفلورنسا وتجديد مقابر آل مديتشى في هــذه الكنيسة واجرى عليه معاشا شهريا وانزله مسكنا بجــوار عمله ليطمئن الى تفرغه الكامل . وبالفعل حين عرضت عليه حكومة مدينة جنوا في ١٥٢٣ أن يصنع لها تمثالا لمواطنها الشهير اندريا دوريا الــذى كان أميرال أساطيل فرنسوا الأول وشرلكان على التوالى ، اعتذر ميكلانجلو . وفي هذه الفترة صنع ميكلانجلو للدومو (القبة ) في فلورنسا ، ١٢ تمثالا خــلال ١٢ سنة مقابل فلورينين ذهبيين شهريا .

وكان العمل فى سان لورنزو عمل مهندس معمارى اكثر منه عمل مثال ، ولم يكن ميكلانجلو سعيدا به ، وزاد من شعائه أن دوق أوربينو قريب البابا يوليوس الثانى ، رمع عليه دعـوى لانه تقاضى ١٦٠٠٠ دوقية ليبنى مقبرة البابا ولكنه لم يف بالتزاماته ،

ثم اضطربت المصور روما وغلورنسا خسلال علمى ١٥٢٧ و ١٥٢٨ حين دمسرت الجيوش الغازية رومسا باسم الامبراطور شرلكان وطردت الله مديتشي من غلورنسا مرة أخسرى وانقطعت أخبار ميكلانجلو نحو سنتين وسط هدذا الاضطراب السياسي وغير أن انجلترا وغرنسا اتفقتا مع شرلكان في صلح برشلونة (٢٠ يونيو ١٥٢٩) على اعادة غرض أسرة مديتشي على غلورنسا واطلاق يد البابا كليمنت السابع غيها وسار اليها أمير أورانج بجيش لحصارها ، فاستعدت المدينة للدفاع عن نفسها وعينت لجنة الحرب ميكلانجلو مديرا للاستحكامات .

واشتم ميكلانجلو رائحة الخيانة في احد القدواد فتسلل خارجا من المدينة وقصد الى البندقية حاسلا ٢٠٠٠ دوقية ، وهناك استقبلته حكومتها استقبالا رسميا ٠٠ وكان في نية ميكلانجلو أن ينطلق من البندقية الى باريس ، فكتب قنصل فرنسا في البندقية ، لازار دى باييف ، الى فرانسوا الأول أن يضم ميكلانجلو الى بلاطه ، ولكن ميكلانجلو عدل عن هده الرحلة وعداد الى فلورنسا في ٢٠ نوفمبر ١٥٢٩ وسط الحصار قبل يسقوط المدينة في يد أمير أورانج قائد جيش شرلكان في أغسطس ١٥٣٠ نتيجة للخيانة كما توقع . واكتفت السنيورية بعزل ميكلانجلو من منصبه ومن المجلس الكبير لمدة ثلاث سنوات عقابا له على تسلله من فلورنسا ، رغم أنها صادرت أسلاك غيره من الفارين ، وكان الاتفاق بموجب صلح برشلونة أن يعيد الأمبراطور شرلكان الساندرو (اسكندر) مديتشي أميرا

على غلورنسا بعد أن زوجه من أبنته باعتبار غلورنسا « دوطة » منها لزوجها · وحين سعطت المدينة أختفى ميكلانجلو فى بلدة بعيدة خشية البطش به ·

ولما هدات الأحسوال وانتهت اعمال الانتقام وعده البابا كليمنت السابع بالأمان لو عدد الى غلورنسا للعمل فى كنيسة سان لورنزو ومقابر آل مديتشى ، فعاد وكان مرتبه خمسين كورونا شمريا ، وفى هدفه الفترة وضع ميكلانجلو تصميم تمثاله « شمشسون الجبار » ، ورسم لوحة « ليدا والبجع » التى اشتراها فرانسوا الأول وظلت فى قصر فونتنبلو حتى عهد لويس الثالث عشر حين دمرت بأمر الوزير دينواييه بسبب اباحيتها ، وفى هذه الفترة أيضا نحت ميكلانجلو من الرخام تختال « أبولو رامى السهم » ، وتمثال « النزول من الصليب » فى كنيسة الدومو ( القبة ) حيث نرى مريم عاجزة عن حمل جسد المسيح .

ومن ١٥٣٠ الى ١٥٣١ اشتغل ميكلانجلو في اتمام مقبرة آل مديتشى في كنيسة سان لورنزو بفلورنسا و وكان مركزه قلقا في الدينة بسبب عداوة الدوق الساندرو مديتشى له و وفي هذه الفترة أيضا تم التراضى بين ميكلانجلو ودوق أوربينو ، بعد مفاوضات مضنية ، على أن تقتصر مقبرة يوليوس الثناني على واجهة واحدة ومعها ستة تماثيل من صنع ميكلانجلو نفسه مقابل كل ما تقاضاً من أموال ، ثم سافر البابا كليمنت السابع الى مرسيليا في ١٥٣٠ ليزوج بنت عمه كاترين دى مدسيس للدوفين ، ولى عهد غرنسا ، وقبل موت البابا في ٢٣ سبتمبر ١٥٣٤ بيومين وصل ميكلانجلو الى روما من فلورنسا ، وكان ذلك من حسن حظه ، فقد كان البابا ، وهو من آل مديتشى ، يحميه من غضب الساندرو مديتشى أمير فلورنسا ، وبموته انتهت هذه الحماية ، ومع ذلك فقد زار ميكلانجلو فلورنسا مرة الخيرة ثم غادرها نهائيا الى بيزا وروما في ديسمبر ميكلانجلو فلورنسا مرة الخيرة ثم غادرها نهائيا الى بيزا وروما في ديسمبر ميكلانجلو فلورنسا مرة الخيرة ثم غادرها نهائيا الى بيزا وروما في ديسمبر

لم يعد ميكلانجلو قط الى غلورنسا بعد موت البابا كليمنت السابع ، وكان عبر ميكلانجلو يومئذ ٥٩ سنة ، واستدعاه البابا الجديد بول الثالث ( تولى ١٥٣١ ــ ١٥٤٩) ، وطلب اليه أن يدخل في خدمته ولكن ميكلانجلو اعتذر بضرورة قيامه باتمام مقبرة يوليوس الثاني . . فغضب البابا بول الثالث قائلا انه انتظر هــذه اللحظة ثلاثين عاما غلما جاءت خيب ميكلانجلو المله . وهـرب ميكلانجلو الى دير في جنوا ليتم عمله بجوار محاجر الرخام في كرارا ، ولكن البابا بـول الثالث نجح في استقدامه الى روما ليكمل ما بدأه من غريسكات محراب السستين ، وأصــدر البابا بيانا بأن ميكلانجلو غير من غريسكات محراب السستين ، وأصــدر البابا بيانا بأن ميكلانجلو غير

مسئول عن أى تعطيل في مقبرة يوليوس الثانى وأن الفاتيكان يعفيه من أية تعويضات عن التأخير •

وهكذا تفرغ ميكلانجلو لرسم غريسكو « يسوم القيامة » حتى أتهه وعرض على الجمهور في ٢٥ ديسمبر ١٥٤١ ، وكان عمر ميكلانجلو يومئذ ٦٦ عاما . وهسذا الفريسكو من الاعمسال الخسالدة التى اقترنت باسم ميكلانجلو . كذلك أتم ميكلانجلو فريسكات « محراب الباولين » بتكليف من البابا بسول الثالث ، أتمها في سبع سنوات وهو في الخامسة والسبعين من عمسره .

وقد أرسل فرنسوا الأول الى ميكلانجلو في سنة ١٥٤٦ خطابا يرجوه فيه أن يقيم له بيديه أثرا فنيا يعتز به ، فاعتذر ميكلانجلو بالشيخوخة وبدنو الأجل ، . قائلا انه لو كان في الامكان عمل تماثيل في الدار الأخرى ، حيث الشباب دائم ، فسوف يسعده أن يصنعها « لصاحب الجلالة المقدسة » .

اما حام ميكلانجلو في شيخوخته فقد كان قبة الكاتدرائية الجديدة للقديس بطرس مؤسس الكنيسة الكاثوليكية . وقد كان البابا يوليوس الثانى اول من هدم كاتدرائية القديس بطرس القديمة لتتسع لتصميم مقبرته الضخمة التي لم يتم ننفيذها لأن البابوات المتعاقبين شغلوا ميكلانجلو عن تنفيذها بما صنع من تماثيل وما رسم من فريسكات وما اقسام من معمار في كنيسة القديس بطرس الجديدة .

وكان واضع تصميم هذه الكاتدرائية العظيمة المهندس المعمارى المشمهور برامانتى الدى كان كبير المهندسين فيها حتى توفى فى ١٥١٤ وكان تصحميم الكاتدرائية يقوم على مبدأ الصليب المصرى اليونانى المتساوى الأضلاع فى الأرضية من المدخل الى الهيكل و فلما مات برامانتى قاد العمل مكانه فى ١٥١٧ الفنان رفاييل أيام البابا ليو العاشر . وساعده المهندس المعمارى انطونيو دى سانجاللو . وعدل رفاييل التصميم فأسسه على الصليب اللاتيني ، حيث الضلع الرأسي أطول من الضلع الأفقى وعادا فلما مات رفاييل فى ١٥٢٠ قاد العمل سانجاللو بمعاونة بيروتزى ، وعادا الى تصميم الكنيسة على قاعدة الصليب المصرى اليوناني ، ولم يتقدم العمل كثيرا بسسبب الارتباك السياسى ، ثم مسات بيروتزى فى ١٥٣٧ وانفرد كثيرا بسسبب الارتباك السياسى ، ثم مسات بيروتزى فى ١٥٣٧ وانفرد بالطراز الكلاسيكى ، وأضاف مهرا طويلا عند مدخل الكاتدرائية ليحقق بالطراز الكلاسيكى ، ولكن كان له فضل اضافة القبة الوسطى الشامخة ، وقصد سيطر مسانجللو على العمل نحو ثلاثين سنة ، من ١٥٠٠ الشامخة ، وقصد سيطر مسانجللو على العمل نحو ثلاثين سنة ، من ١٥٠٠

حتى بعد ١٥٥٠ ، كان خلالها مصدر استنزاف لأمسوال الفاتيكان وربى مدرسة ضسخة من المعاونين الفاسدين شسملت المقساولين الغشاشين. والكرادلة والاداريين المرتشين ، غلما تولى ميكلانجلو قيادة العمل بعد موت سانجاللو احاطوه بمؤامراتهم المستمرة لسدى البابوات وبوشاياتهم التى لم تنقطع حتى وفاته ، ولم ينقذ ميكلانجلو الا أنه كان يعمل متطوعا مكتفيا بما كان البابوات يهبونه من هبات ،

عاد ميكلانجلو الى تصميم برامانتى الاصلى القائم على مبدأ الصليب القبطى اليونانى المساوى الاضلاع . وعاد الى بساطة مشروع برامانتى ولكنه تمسك بالقبة الشامخة وزادها شموخا واضاف مدخلا شامخا بعد أن الغى الدهليز الذى أضافه سانجاللو ليوهم بأبعاد الصليب اللاتينى فى البناء وزيادة الطول عن العرض . وكان البابا بعد البابا يقسر تصميم ميكلانجلو رغم مؤامرات أتباع سانجاللو : بول الثالث المتوفى في ١٥٥٩ ثم يوليوس الثالث المتوفى في ١٥٥٥ ثم مارسيل الثانى السذى مات بعد أسابيع قليلة من توليه ثم بسول الرابع ثم بيوس الرابع السذى جلس في ١٥٥٩ .

ولأن ميكلانجلو كان يعمل دائما في انفراد ولا يشرك معه احدا ، بل ولا يطلع احدا من معاونيه على خطواته التالية . . انتهى تصميمه بموته معدل اخلافه مشروعه وعاد صليبه القبطى اليوناني صليبا لاتينيا ولم يبق من ميكلانجلو حقيقة في كاتدرائية القديس بطرس الا القبة الشامخة ، ولم يترك ميكلانجلو رسوما هندسية بتصوره ، حتى البنائين كانوا لا يعرفون مخططاته وانما كانوا ينفذون ما يشير به جزءا بجزء .

وفى عهد بـول الثالث وضع ميكلانجلو ايضا تصميم الكابيتول فى ميدان الكامبودوليو ، ونفذ هـذا التصميم فى عهدد البابا اينوتشنتو العاشر ( ١٦٤٤ ــ ١٦٥٥ ) .

وعندما مات ميكلانجلو في ١٨ غبراير ١٥٦٤ لم يجدوا عنده الا صندوةا مختوما بالشمع الاحمر به نحو ٨٠٠٠ كورون و ١٠ رسوم جديدة وبعض التماثيل القليلة غير المكتملة التي تمثل موضوعات دينية ، منها تمثال القديس بطرس ٠٠وكان يملك عند موته بيتا في روما وبيتا في غلورنسا وبضعة حقول في توسكانيا الى جانب ما كان يرسله من اعانات كثيرة لاسرته ، ونقلت رفاته من روما الى غلورنسا حيث دفنت في كنيسة سانتا كروتشي في احتفال مهيب شارك فيه كل الغنانين والآلاف من المواطنين .

اما عن علاقات ميكلانجلو بالنساء غليس لها وجود ، غيما خلا صداقته لسيدة اسمها غيتوريا كولونا بنت حكمدار نابولى ، . كانت متزوجة من محارب اسمه المركيز دى بيسكارا وكان احد قواد الامبراطور شرلكان ثم مات فى ١٥٢٥ متهما بخيانة الامبراطور ، وظلت المركيزة فيتوريا دى بيسكارا امينة لذكرى زوجها بين الاعتكاف فى الدير والاعتكاف فى دارها ونظم الشعر ، ولم نسمع عن صداقتها لميكلانجلو الا فى ١٥٣٤ وهى فى الحادية والاربعين من عمرها ، اما ميكلانجلو نفسه فكان قد قارب الستين ، وكانت هدف السيدة تخالط المفكرين والفنانين وبعض رجال الاصلاح الدينى ، فكانت موضع اشتباه من المحافظين أو دعاة « مناهضة الاصلاح الدينى » ، رغم انها لم تكن بروتستانتية أو منشقة على الكنيسة الكاتوليكية ، ولا أحد يعرف متى بدات صلتها بميكلانجلو ولا مدى هذه الصلة ، وربما اجتذبه فيها أنه كان مثلها من دعاة اصلاح الكنيسة وأنه كان مثاثرا بمبادىء سافونارولا ، وكان ينظم فيها قصائد الشعر وبينهما مراسلات كثيرة ، وقد كان ميكلانجلو شاعرا لا بأس به ،

اما بقية صداقات ميكلانجلو فكانت كلها مع الذكور ، ولاسيما الشبان من اهل الوسامة ، مثل النبيل الشباب توماسو كافالييرى وجيرهاردو بيرينى وغيرهما . وكانت له في توماسو كافالييرى قصائد عديدة تتمدح بجماله . . شبيهة بسونيتات شكسبير التي كان يتمدح فيها بجمال ايرل ساوتهامبتون . ويلاحظ ان الأخوة بوناروتي الخمسة . . وفيهم ميكلانجلو . . لم يتزوج منهم الا واحد فقط .

...

اذا تكلمنا عن عصر الرئيسانس لم يكن هناك مناص من الكلام عن عشرات من الفنانين التشكيليين من مصورين ومثالين ومعماريين في كل بلد من بلاد اوربا . وعلى قمتهم ليوناردو دافنشي ورفاييل وميكلانجلو . جددوا بالخط واللون والحجر ذلك النفس الجبار الذي شاع في حضارتي اليونان والرومان وفي سائر الحضارات القديمة منذ أن كان الدين مصدر الهام عظيم لكافة الفنون . . فتجددت بالفنون الجميلة نهضة أوربا على أساس التوفيق بين مجد الله ومجد الانسان ، دونما خشية من العودة الى الوثنية .

وكان من اكبر انتصارات المذهب الانسانى أو الهيومانيزم أن الكنيسة الكاثوليكية نفسها أصبحت منذ جيوتو (( ١٢٦٦ – ١٣٣٧) حتى ميكلانجلو اكبر راع للفنون الجميلة في أوربا بعد أن ظل العالم المسيحى نحو الف عام يرتعد خوفا أمام الصورة والتمثال وكل تجسيد بالبعد الثالث باعتباره أحياء

لوثنية القدماء . هذبلت الهنون الجميلة ولم يبق منها الا من الزخرمة البلهاء التى تستهلك مواهب الانسان التشكيلية والموسيقية فى امشاق أو انساق أو انماط مكررة عقيمة من الجمل اللونية والموسيقية المجردة من كل مضمون يعبر تعبيرا خلاقا عن الدين أو الدنيا . وغدت الزهرة المسطحة أو ورقسة الشجر أو الخطوط الهندسية الجوفاء أو حروف الأبجدية أهم من الانسان ومن قصص الأنبياء .

...

#### إرازمـــوس ERASMUS ۱۵۳٦-1279

# 

□ لم يكن عصر النهضة الأوروبية مجرد انفجار ثقافي وفكرى وعملى غير معالم الحياة في أوروبا ومقاييسها وقيمها في جيل واحد "أو قرن واحد ، بل كان عصر النهضة الأوروبية مجموعة من الحركات الثقافية والفكريةوالعملية التي استغرقت نحو ثلاثة قرون بين ١٣٠٠ و ١٦٠٠ ميلدية على وجه التقريب على مساحة أوروبا كلها ، أو فلنقل بين دانتي (( ١٢٦٥ – ١٣٢١) في ايطاليا الى شكسبير ( ١٥٦٤ – ١٦١٦) في انجلترا .

وقد شهدت هذه القرون الثلاثة تغيرات جوهرية في الحياة الأوروبية غاية في الخطورة كان من أهمها:

- ١ ــ تبلور اللغات والآداب القومية الحديثة في أوروبا .
- ٢ ــ تبلور حركات الاستقلال القومي والوحدة القومية نيها .
- ٣ ــ تبلور الــكنائس القومية وانسلاخها من الــكنيسة الجــامعة
   ( الكاثوليكية ) وتقلص سلطة الخلافة الرسولية المعروفة بالبابوية ، وما تبع
   ذلك من سيادة الدولة على الدين بدلا من سيادة الدين على الدولة .
- ٤ ــ تبلور فكرة الحق الطبيعى وحلولها محل فكرة الحق الالهى ،
   وما ترتب على ذلك من حلول القانون الوضعى وحقوق الانسان محل القانون الســماوى .
- انهيار النظام الاقطاعى نتيجة لحركات الوحدة القومية وظهور الملكية الملكية المقيدة ثم الديمقراطيات الحديثة .
- ٦ ـ حركات الاصلاح الدينى باعادة منتح باب الاجتهاد فى الدين على الساس احلال العقل محل النقل ، والغاء احتكار المقهاء والسكهنة كمنسرين للوحى والغاء دور الاولياء كوسطاء بين الناس والله .

٧ — الايمان بأن للانسان قيمة فى ذاته وان الانسان سيد مصيره وان لحياة الانسان وعلومه ومنونه وآدابه وملسماته ومساعيه قيمة فى ذاتها لا تمنى عنها علوم الدين ولا نسك الرهبان ولا اعتبار الحياة الدنيا مجرد معبر للآخرة واضمحلال الأديرة وتحولها الى جامعات .

احیاء التراث الوثنی السابق علی المسسیحیة (الیونسانی والرومانی) — بوصفه جزءا لا یتجزا من تراث الانسانیة وازدهار الابداع الادبی والفکری نتیجة لذلك .

٩ - حلول الطباعة محل النسخ اليدوى منذ اخترع جوتنبرج ( ١٣٩٤ - ١٣٩٨ ) المطبعة وطبع أول كتاب في تاريخ النشر وهو الكتاب المتسدس في ١٤٥٠ ، بعد أن نقل الأوروبيون عن الصينيين صناعة الورق .

• 1 — اكتشاف أمريكا في ١٤٩٢ وغيرها من بقاع المعالم المجهولةوبداية عصر الاستعمار الاستيطاني •

هذه كانت اهم مقومات عصر النهضة الأوروبية الذى امتد نحو ثلاثة مرون بين ١٣٠٠ — ١٩٠٠ ابلا بعد نحو الف عام من العصور الوسطى منذ سقوط روما في يد اتيلا عام ٢٥٤ ، وهذه المقومات هي اسس الحضارة الغربية الحديثة .. وقد كان ارازموس ( ١٤٦٩ — ١٥٣٦ م ) قطبا بين كتاب عصر النهضة وكان معبرا صادقا عن اكثر هذه المقومات . ومع ذلك مرغم اتفاقه مع أكثر كتاب عصره في تمجيد الانسان والحياة الانسانية وتهكمه بالرهبانية والزهد ورفض الحياة الذي كانت تدعو له الكنيسة الكاثوليكية وقباؤها ، فقد انفرد ارازموس في هولندا مع معاصره وصديقه السير توماس مورف انجلترا ( ١٥٣٨ — ١٥٣٥ ) برفض مبدأ تشقق العالم المسيحي الي قوميات متحاربة وكنائس قومية متنابذة متعارضة في ظل كنيسة رسولية قوميات متحاربة في عنده الكنيسة الكاثوليكية التابعة للبابوية في روما .

وقد كان من أقوال ارازموس المسهورة: « أن نهر الراين لا ينبغى أن يفصل المسيحى عن المسيحى » . أما السبير توماس مور فقد دفع حياته ثمنا لولائه لوحدة العالم المسيحى في ظل بابوية روما ولوقوفه باصرار ضدالتيار القومى في الدين والسياسة في زمن هنرى الثامن ملك انجلترا .

كان منطق هذين المفكرين العظيمين : الاصلاح الدينى ، نعم ، ولكنه الاصلاح من الداخل بما لا يفتت وحدة العالم المسيحى ، وبهذا الموقف الفريد انزموس والسير توماس مور بين كافة دعاة الهيومانزم أو المذهب

الانسانى فى عصر النهضة الأوروبية بمحاولة التوفيق بين قيم العصسور الوسطى وقيم الرئيسانس ، فوضعا اساس ما يسمى فى تاريخ الفكر الأوربى « بالهيومانزم المسيحى » وهى صيغة مركبة كانت فى زمانه على الأقل ضد مجرى التاريخ ، بل هى فى زماننا ضد مجرى المنطق ، فقد كان على ارازموس ان يقول بوحدة النوع الانسانى فى كل زمان ومكان ، لا بوحدة العالم المسيحى فقط فى كل زمان ومكان ، كان على ارازموس لا أن يقول أن الراين لا ينبغى أن يفصل المسيحى عن المسيحى ، بل أن يقول أن جبال الأورال أو البحر المتوسط أو المحيط الأطلسى أو صحراء منغوليا أو الغابات الاستوائية أو حواجز الدين أو اللون أو الجنس أو العنصر أو اللغة أو الطبقة لا ينبغى أن تفصل الانسان عن الانسان .

بغير هذا لا تكون هناك انسانية ولا مذهب انسانى ، واتخاذ وحدة الدين اساسا لمفهوم وحدة الانسان لا يقل عنجهية ولا تمزيقا لوحدة البشر وحقهم المتساوى فى الحياة وفى الكرامة وفى السعادة من اتخاذ وحدة العرق او القوم أو الوطن الخ ، . أساسا للأخاء الانسانى .

ومع كل هذا فقد كان ارازموس عند الكثيرين يلقب بأمير الانسانيين، بسبب قوة دعوته للاخاء الانسانى فى زمن مزقت فيه الخلافات والحسروب الدينية أوروبا بأسرها .

ولد دیزیدیر ارازموس بمدینة روتردام بهولندا ، واشتهر بمکان مولده حتی کان یعرف عادة باسم ارازموس الروتردامی ، وکان اصغر ابنین فی اسرته ، وکانت امه ، واسمها مرجریت ، ابنة طبیب ، وابوه ، واسمه جیرار ، فقد نزح من مدینة روتردام علی دلتا نهر الراین بهولندا الی روما حیث اشتغل نساخا للمخطوطات ، ومما یذکر عن ارازموس آن اباه وامه لم یتزوجا قط ، وقد توفیا عنه وهو بعد یافع فی الخامسة عشرة من عمره ، وترکاه مع آخیه فی رعایة اوصیاء .

وقد بدا ارازموس تعليمه في سن الخامسة في جودا ثم دخل في سن السادسة عشرة كتاب الكنيسة في بلدة ديفنتر الذي اسسه داعية لذهب ديني اسمه « اخوة الحياة المشتركة » . وحين شب ارازموس اراد أن يدخل مع اخيسه الجامعة ، ولكن الأوصياء ضغطوا عليهما ليدخلا سلك الرهبان، فدخل ارازموس مدرسة دينية ثم التحق بعد عامين بدير ايماوس ببلدة شتاين ، ورسم قسيسا في ١٤٩٢ أي في الثالثة والعشرين من عمره ، على طريقة القديس أوغسطين .

وقد جاءته فرصة التحرر من سلك الكهنوت حين عرض عليه ان يعمل سكرتيرا لاتينيا لهنرى برجن اسقف كامبريه الذى كان اهم رجل من رجال الدين فى بلاط بورجونيا بفرنسا ، وساعده هذا الاسقف على دخول جامعة باريس عام ١٤٩٥ ، حيث التحق بكلية مونتاجيو ، ولكنه لم يسكن كالعادة فى الكلية وانما أقام خارجها فى بيت خاص حيث كان يعلم التلاميذ ، وفى ١٤٩٨ حصل على درجة بكالوريوس فى اللاهوت ، وفى باريس كتب أولى « محاوراته » ، ثم انتقل الى جامعة لوغان ببلجيكا حيث كتب كتابه « دليل الجندى المسيحى » عام ١٥٠٣ .

وقد زار ارازموس انجلترا لأول مرة في ١٤٩٩ في معية احد تلاميده الانجليز وهو اللورد مونتجوى الذى استضافه في داره في جرينتش حيث تعرف ارازموس على السير توماس مور الذى كان وقتئد يدرس العلوم الانسانية ويزاول المحاماة في لندن ، وهو في الحادية والعشرين من عمره ، وكان عمز ارازموس يومئذ ثلاثين سنة ، ومنذ رحلته الأولى الى انجلترا تعددت زيارته لها خمس مرات فتركت انجلترا في تفكيره آثارا باقية .

وفى زيارته الأولى تعرف ايضا على الأمير الغلام البرنس هنرى ابن الملك هنرى السابع ، وهو الذى ارتقى العرش فى شبابه ( ١٥٠٩ ) باسم العاهل الخطير هنرى الثامن ( ١٤٩١ – ١٥٢٧ ) ، وكان الأمير يومئذ فى التاسعة من عمره ، وفى اكسفورد تعرف على العلامة جون كوليت الذي كان اشهر محقق للتراث اليونانى واللاتينى ولا سيما رسائل القديس بولس ، فى زيارته الثانية تعرف على جون فيشر ، اسقف روشستر ورئيس جامعة كامبريدج ، ووليم وارهام كبير اساقفة كانتربرى .

وكانت رحلته الثالثة الى انجلترا اطول رحلاته فاستغرقت نحو خبس سنوات من ١٥٠٩ و ١٥١٤ و وق اثناء هذه الاقامة اشتغل ارازموس بتدريس اللغة اليونانية وآدابها بجامعة كامبريدج بنفوذ الاستف فيشر . ثم قبل كرسى الدراسات اللاهوتية الذى انشأته الليدى مرجريت تيودور في تلك الجامعة ، وأقام في كلية كوينز ، وبعد رحلة ارازموس الايطالية وعودته الى انجلترا في ١٥٠٩ كتب كتابه الاشهر « دفاع عن الحماقة » ( حرفيا « في مدح الحماقة » ) اثناء اقامته بدار السير توماس مور ، وفي فترة اقامته بكامبريدج اتم دراسته عن « النص اليوناني للانجيل » .

وقد اتيح لارازموس ان يقوم بزيارة ايطاليا بعد رحلته فى ١٥٠٦ . ذهب الى ايطاليا كمؤدب لأولادالطبيب الايطالى الذى كان طبيب هنرى السابع ملك انجلترا . وفى ايطاليا حصل ارازموس على درجة الدكتوراه فى اللاهوت

من جامعة تورينو . كما انه تعلم فى جامعة بولونيا ، وقضى عاما فى البندقية ضيفا على الناشر الشهير الدو مانوتزيو الذى اكتسب شهرته من طبيع مخطوطات التراث اليونانى ولا سيما أعمال اسخيلوس . وفى ايطاليا تجول ارازموس بين مدنها الشهيرة بادوا وغيرارا وغلورنسا وسيينا وروما ، وقد نشر له الناشر الدو طبعة أنيقة من كتابه « الأمثال » . ثم عاد ارازموس الى انجلترا بدعوة من أصدقائه الانجليز فى ١٥٠٩ بعد اعتالاء هنرى الشامن عرشها ، بأمل أن يجد فيها مزيدا من التقدير بعد أن أصبح علما من أعالم الدراسات الانسانية فى أوروبا وبالفعل أصبح ارازموس استاذا لليونانيات فى جامعة كامبريدج بضع سنوات .

وبعد ان غادر ارازموس انجلترا في ١٥١٤ ، استقر اكثر حياته الباقية في حوض نهر الراين حيث ولد وترعرع ، رغم انه لم يكف عن التنقل في اوروبا، فنراه استاذا بجامعة لوفان ببلجيكا التي اقام فيها اربع سنوات بين ١٥١٧ و كان اكثر مقامه في مدينة بازل بسويسرا حيث اقام اولا سنتين (١٥١١ - ١٥١٦) ، ثم ثماني سنوات (١٥٢١ - ١٥٢٩) ، ثم أخر سنوات في حياته حتى توفي في ١٥٣٦ ، كذلك نراه في كونستانس في سويسرا وبيزانسون بفرنسا وفريبورج ، وبريسلاو بألمانيا ، وهي كلها مدن مجاورة ، وكانت بازل على الراين من اشسهر مدن اوروبا بجامعتها العريقة وبتجمع المتقفين والكتاب والفنانين فيها ، وبدار النشر الكبيرة فيها ، وهي دار جون فروبن والكتاب والفنانين فيها ، وبدار النشر الكبيرة فيها ، وهي دار جون فروبن الذي اصبح ارازموس مستشارها الادبي والمشرف على ما تصدره من مؤلفات الذي اصبح ارازموس مستشارها الادبي والمشرف على ما تصدره من مؤلفات عام ١٥١٦ ، وفي بازل كان يقيم الفنان العظيم هانز هولباين وفيها رسم صورة ارازموس الشمهرة .

وفى اكتوبر ١٥١٧ علق مارتن لوثر ( ١٤٨٣ — ١٥٤٦) بيانه الشهير «خمس وتسعون قضية » احتجاجا على صكوك الغفران التىكانت تصدرها الكنيسة الكاثوليكية وبابوات روما للمؤمنين الخطاة لتنقذهم من نار جهنم وتبيعهم قصورا ومربعات فى الجنة ، علق بيانه على أبواب كنيسة ويتنبرج بألمانيا ، وبذلك وضع حجر الأساس فى المذهب البروتستانتي المنسوب اليه. ولم يكن لوثر وحده فى الاحتجاج على مفاسد الكنيسة الكاثوليكية فى زمانه ، بل كان يمثل حلقة هامة نيما يسمى « حركة الاصلاح الدينى » . وفى ١٥١٩ بدأ المصلح الدينى زوينجلى حركة الاصلاح الدينى فى مدينسة زيورخ التي أصبحت مركز الثورة الروحية على بابوية روما .

وكان ارازموس يرقب كل هذه التشنجات الروحية التى تجتاح اوربا في عصره ويحساول ما امكنه الا يدخل دائرة الصراع بين المذاهب المسيحية المنشعة والكنيسة الكاثوليكية الأم · فقد كان مشغولا حتى تلك المرحلة بمحاولة احتواء ثورة العديد من المثقفين الأوروبيين من دعاة المذهب الانسساني على الدين المسسيحي في جملته ، بسبب افتتانهم بفلسفات اليونان وآدابهم وفنونهم ، وكان شغله الشاغل هو أن يثبت للمثقفين أن روح المسيحية لا تقل عن روح الوثنيات اليونانية والرومانية تمجيدا للحياة الدنيا واعترافا بقيمة الانسان وحقه في المعرفة والقوة والسعادة على الأرض وأنها ليست مجرد اعداد للحياة الاخرى ، وكان هذا هو الهيومانزم داخل الاطار المسسيحي الذي كان يدعو اليه ارازموس ، مستخدما ترسانته الضخمة من الستراث الوثني وترسسانته الضخمة من الستراث الوثني وترسسانته الضخمة من التراث المشيحي .

فلما وجد البيت يتصدع من داخله دخل المعركة املا في ان يكون رسول سلام بين المتحاربين . وقد كان موقف ارازموس موقفا فريدا بين مفكرى عصره ، فقد كان مقتنعا بصواب دعاة الاصلاح الديني وموضوعية تورتهم على مفاسد الكنيسة الكاثوليكية وتجاوزات رجالها وجمود مفسريها بمثل ما كان مقتنعا بضرورة الحفاظ على وحدة الكنيسة الجامعة . وكان هذا تقريبا موقفه من دعاة الهيومانزم الثائرين على الدين جملة : ليس من الضروري ان نتخلي عن العلم والمعرفة لنكون متدينين . . هكذا كان يقول للجامدين من المؤمنين . ليس من الضروري ان نتخلي عن الدين لنكون متعلمين . .

وبالمثل نقد بدا ارازموس بمحاولة التوفيق بين لوثر والكنيسة الكاثوليكية وحاول أن يحمى لوثر من الاضطهاد وأن يتيح له فرصة عادلة لكى يشرح آراءه المقترح تشكيل لجنة تحكيم من الفقهاء المستنيرين المحايدين تستمع للطرفين وتقضى بينهما وحاول ارازموس نفسه أولا أن يقف موقف الحياد في هذا الصراع الفكرى والروحى الألم ينجح الا في اكتساب عداوة الطرفين والمنازع المائوليكية الكاثوليكية وبين عنف مارتن لوثر وعناده و

وجد ارازموس نفسه موضع سخط الكاثوليك والبرتستانت جميعا . وفي ذلك الزمان الذي كانت محاكم التفتيش تحرق فيه المصلحين بتهمة الزندقة وكانت مجامع البرتستانت تعدم الكاثوليك بتهمة العمالة لروما ، اوشك ارازموس أن يدفع حياته ثمنا لاعتداله وبغضسه للعنف والتطرف ، كتب الفنان الشمهير دورر في مفكرته يقول : « أي ارازموس الروتردامي : ترى أين يكون مكانك يا فارس المسيح ! اذاهب انت لتلبس تاج الشهداء! » ،

# (1)

#### دفاع عن الحماقة

والتماثيل المقدسة في كنيسة بازل باعنبارها اوثانا ، غادر ارازموس سويسرا والتماثيل المقدسة في كنيسة بازل باعنبارها اوثانا ، غادر ارازموس سويسرا عام ١٥٢٩ وانتقل الى مدينة غرايبورج في الغابة السوداء في جنوب المانيا حيث عاش بقية حياته في هدوء العلماء يدرس في الجامعة ، وفي فرايبورج جاءته الأنباء من انجلترا في صيف ١٥٣٥ باعدام هنري الثامن لصديقيه السير توماس مور والاسقف فيشر لاعتراضهما على غصل كنيسة انجلترا عن كنيسة روما ، فغادر ارازموس الى بازل حيث اقام نحو عام حتى مات في يوليو ١٥٣٦ ، وكان عطر ذكراه لا يزال يملأ أرجاء جامعة بازل فحمل تلاميذه نعشه الى كاتدرائية المدينة بتبعهم اساتذة الجامعة حيث دفنوه على الشعائر الكاثوليكية ، وشاركت سلطات المدينة في جنازته المهيبة قيل : ولم يتخلف استاذ ولا طالب عن هدذا الوداع الأخير ،

ماذا كان ارازموس يمثل في زمانه والى يومنا هــذا ؟ كان ارازموس يحض ابناء العالم المسيحى على احياء التراث الوثنى القديم عند اليونان والرومان في الفنون والآداب والفلسفة والعلوم الانسانية بعامة وكان يرى ان البحث عن الحقيقة كان غاية الحضارات والثقافات الوثنية بمثل ما كان غاية الحضارة والثقافة المسيحية ، ولــذا فقد أنفق كل حياته في تحقيق التراث اليوناني والروماني ونشره وتدريسه والتعليق عليه جنبا الى جنب مع ما كان يحققه وينشره من نصوص آباء الكنيسة في اليونانية واللاتينية .

كان يرى أن الطرق الى بلوغ الحكمة متعددة ، وان عصره يمكن ان ينتفع من حكمة القدماء لو استطاع أن يهتدى الى جوهر الفكر المسيحى عند وجوهر الفكر الوثنى على السواء ، وكان جوهر الفسكر المسيحى عند ارازموس لا يؤدى الى سحق الانسان كما كان ينادى غقهاء الدين الضيقو الاغق ، وانما يؤدى الى مجد الانسان ، هــذا الــذى يبهرنا فى غلسفات العالم القديم والوثنيات الأولى ، غليس من داع لأن يتخلى المسيحى عن مسيحيته حتى يصيب هــذه الحكمة ، والمسيحى الماقل يستطيع أن يجد فى دينه كل ما يجده عند اليونان والرومان من شرف الحياة الدنيا ومن كرامة الانسان على الأرض وحقه فى الحرية والسعادة وزينة الحياة .

اما أهم أعماله فهو « دليل الجندى المسيحى » السذى نشر فى التويرب عام ١٥٠٣ ، و « دفاع عن الحماقة » الذى نشر فى باريس عام ١٥١١ ، و « محاورات مألوفة » السذى نشر عسام ١٥١٨ ، وكلها مكتوبة فى لاتينية صافية رشيقة تفيض بالدعابة والتهكم الشديد ، نعم ، الدعابة والتهكم الشديد من جهل الجهال وخرف المخرفين ونطاعة الجامدين مسن فقهاء الدين ونفساق القساوسة والرهبان وحذلقة المجدفين من عبدة الآداب الوثنية ،

كان الاحتكام الى العقل عند ارازموس هو الطريق الى الدين والطريق الى حكمة الأولين على حد سواء ، كذلك ترك ارازموس نحو ٣٠٠٠ خطاب نشر اكثرها فى مجموعات اثناء حياته وكلها مكتوبة باللاتينية ، وتعتبر بحق سجلا هاما للصراعات الفكرية التى شغلت المثقفين فى عصر الرنيسانس وحركة الاصلاح الدينى ،

كان ارازموس مثل كافة دعاة الهيومانزم في عصره يبحث عن الانسان ولا يكتفى بالبحث عن الله ، وكان يدعو لاكتشاف الدنيا ولا يكتفى باكتشاف الآخرة ، ومع ذلك فقد تميز ادبسه بظاهرتين فريدتين في عصره : هما انه كتب كل ما كتب باللغة العالمية في العصور الوسطى الا وهي اللغة اللاتينية بدلا من أن يكتب باحدي اللغسات القومية كالهولندية أو الألمانية أو الايطالية ، وأنسه كان من دعاة التمسيك بالكنيسة العالمية التجامعة ( الكاثوليكية ) ، رافضا لمبدا قيام الكنائس القومية المستقلة التي فتتت بها المذاهب البروتستانتية المختلفة وحسدة العالم المسيحي .

بعبارة اخرى ، فقد كان ارازموس من الملة القليلة بين مفكرى الرنيسانس الرافضين للفكرة القومية . . وبهذه النقائض فقد وقف مثل صديقه السير توماس مور في منتصف الطريق بين العصور الوسطى وعصر النهضة الأوربية .

اهدى ارازموس كتابه « دفاع عن الحماقة » أو على الاصح « فى مدح الحماقة » الى صديقه السير توماس مور بنوع من الدعابة قائلا ان اسم « مور » باللاتينية يذكره بالحماقة ( مورياى ) فكانه فى الواقع يكتب كتابا فى مدح توماس مور لا فى مدح الحماقة !

بهذه الدعابة يبدأ ارازموس كلامه مستخلصا أن نهجه أذن هو أصلاح أخطاء البشر وحماقاتهم بالتهكم والسخرية التي مهما كانت لاذعة لا ينبغي أن تكون جارحة . غاذا ضحك الناس من أخطائهم كان هذا بداية الاصلاح :

« نهناك مثلا المسرفون في التدين الى درجة تدعو الى السخرية : هؤلاء نجدهم على استعداد لاحتمال أى تعريض مهما كان قاسيا بالمسيح نفسه على ألا تمس شعرة من رأس البابا أو الأمير ، ولا سيما أذا كان هذا النقد ينتقص من مكاسبهم ، نمن انتقد حياة الناس على هذا النحو دون أن يخصص بالاسم أحدا ، نهل يقال عنه أنه يجرح ويهدم أم يقال عنه أنه يعلم ويعظ ؟ وبناء عليه فلو قال أحدد أنه المقصود بهذا النقد نهو المريب الدنى يفضح زلله بنفسه ويقول خذونى ،

والحماقة تدافع عن نفسها بأنها رغم سوء سمعتها الوحيدة التى يضحك منها الآلهة والبشر ، فما أن تقف لتتحدث فى أى مجمع حتى تنفرج أسارير الناس ابتهاجا وكأنهم مجمع الآلهة فى هوميروس وقد انتشت بقطر الندى ، بعد أن كأنوا يجلسون عابسين وكأنهم لتوهم عائدون من استخارة ولى يقرأ الغيب ، ومواعظ العالم كله وخطب البلغاء الملة لا تهدىء العقل المضطرب بقدر ما تهدئه رؤية الحماقة ولو لحظة واحدة ، المهم ألا يستمع الناس لكلام الحماقة بنفس الآذان التى يستمعون بها لكلام القسيس فى الكنيسة ، ولكن بالآذان التى يستمعون بها الى المهرجين والبهلوانات والحواة ،

و « الحماقة » تقسول عن نفسسها انها ربة كربات اليونان ، وهى ليست كغيرها ، ليست كآلهة هوميروس وهسيود ، بنت جوبيتر ابى الآلهة والناس ، بل بنت بلوتو رب المال والثراء ومسكنه ليس فى السماء ولكن تحت الأرض ، وهو لم يخلقها كما خلق جوبيتر الربة اثينا من راسه ، ولكن بلوتو خلقها من معاشرة الحورية التى يسمونها « هيبا ربة الشباب » زينسة الحسور .

ومادمنا نتحدث عن البنين والبنات وعن الانجاب ، فهل هناك اله او انسان لا يحتاج الى « الحماقة » لكى ينجب أ . . حتى الفلاسفة الرواقيون الذين يخالون انفسهم في المقام التالى الآلهة ، نجد ان الواحد منهم حين يعاشر زوجته يخلع لحيته رمز وقاره وحكمته ، فان احتفظ بها اصبحت عليه كلحية التيس رمز الاخصاب ، ولكنه على كل حال ملزم بأن يتنازل عن وقاره وغطرسته ومبادئه الصارمة في الزهد والعفة ان اراد ان ينسلل ولدا . . نعم . . ان الحكماء انفسهم بحاجة الى « الحماقة » في فراش الزوجية ، ثم منذ البداية اليس كل رجل بحاجة الى « الحماقة » لكى يضع حسول عنقه حبل الزوجية أثم اية امراة في كامل عقلها تقبل مخاطر الحمل وعناء تربية الأطفال ، فتسعى مشوقة الى حماقة الزواج ، ان فينوس نفسها ربة الحب ، تعترف أن كل جهودها تضيع سدى بغير مساعدة منى أنا ،

ربة الحماقة: « غمن هذه اللعبة المضحكة ، لعبة الربيع ، ولد الفلاسغة المتعالون الذين حل محلهم ذلك النوع من البشر الذي يسميه العالم الرهبان والكرادلة والقساوسة والبابوات المقدسين ، » كما يقول ارازموس في « دفاع عن الحماقة » .

الناس اذن تلتمس النصح عند ربة « الحماقة » متنصحهم بالزواج مهو رغم حماقته ممتع ولذيذ ، وهو يدمث خشونة الرجال بحماقة النساء . والملاطون نفسه لم يكن يعرف كيف يصنف المراة : ايضعها في مصيلة الانسان أم في مصيلة الحيوان ، وكانت اليونان تقرول : « القرد هو القرد ولو لبس أحمر في أحمر » ، • كذلك المراة هي المراة تحت أي قناع تلبس .

والمرأة يجب أن تعترف بفضل الحماقة عليها فهناك أولا جمالها الذى يجعلها تطغى على اعتى الطغاة . أما الرجال فيدركهم مرض الحكمة فيتغضن جبينهم ويخشوشن جلدهم وتطول لحاهم ويظهر عليهم الهرم . أما النساء فخدودهن دائما ممتلئة وناعمة وأصواتهن دائما ناعمة عليهن الشباب الدائم . ثم أنه لا عمل لهن في الحياة الا ارضاء الرجال ، والا ما معنى التفنن في الثياب والاستحمام المستمر وتصفيف الشعر والعطور وتزجيج الحواجب وتطرية الجلد ، كل هذا في النهاية طلبا للذة ، وهذه الحماقة نفسها هي مصدر سعادة الرجل ، فمن لم تهتم بزينتها اهتمت بالطبخ وهذا أيضا مصدر سعادة الرجل .

تقول « الحماقة » دفاعا عن نفسها : انا أجعل الرجل يقبل عنق عشيقته رغم أنه مكسو بالنمش ، أو يقبل الكيس الدهنى النامى على أنفها ، وأجعل الوالد يقسم أن أبنه الأحول هو أجمل مخلوق في الدنيا ، وأجعل عين الرضا عن كل عيب كليلة ، ومع ذلك غهذه الحماقة هي التي تقيم الود وتبعثه بين الناس وبغيرها ما أمندت صداقات ولا دامت زواجات .

وكم من طلق بل ما هو الفظع كان يمكن أن يحدث يوميا لولا أن حديث الزوجين قائم على الملق والرقة والجهل واخفاء الحقائق . ولو دقق كل زوج في الاعيب زوجته الجميلة المحتشمة قبل الزواج لما تم زواج ، ولولا جهل الأزواج أو غفلتهم عن كثير من تصرفات الزوجات بعد الزواج لما أبقى الطلاق على زواج ، والناس تسخر من الرجل الذي يلعق دموع زوجته ، ومع ذلك فالزوج المخدوع اسعد من الزوج الذي تنهشه الغيرة ، كل هذه السعادة لا تبقى بغير الحماقة والغفلة ،

لولا الحماقة لما احتملت الشعوب حكامها ولا احتمل الحكام شعوبهم ولما احتمل الخادم سيده ولا السيد خادمه ، ولا الطالب استاذه ولا الاستاذ تلميذه ، ولا الجندى قائده ولا القائد جنوده . . لولا الحماقة لما احتمل صديق صديقه ولا زوج زوجته .

اليست هي الحماقة التي تجعل كل عطايا امنا الطبيعة وجمالها تنتهي الى نساد وزوال ؟ نما نفع الجمال ، وهو نعمة السماء الأولى ، اذا خامره التكلف . وما جدوى الشباب اذا كان الفريسة المحققة للشيخوخة القاسية ؟ وما قيمة اى عمل في الحياة مادامت الأنانية او حب الذات يداخل كل عمل . وبعد ، اليست الأنانية اختى ، اخت الحماقة ؟ اليس من الحماقة أن يخصص كل منا حياته للاعجاب بنفسه ؟ ومع ذلك فلولا هــذا الاعجاب بالنفس لما خطب خطيب ولا عزفت موسيقى ، ولولا حب الاطراء لصفر الجمهور للممثل ليجلو عن المسرح ولاستسخف الناس شــعر الشعراء وفن الفنانين بل ولاعرضوا عن طب الأطباء . لولا حب النفس والاعجاب بالنفس لمـا أتقن الحـد شيئا ، لكي يرضى الناس عن عملنا يجب أن نرضى نحن عنه أولا .

ما أسعد كل منا بشخصه ومواهبه وخلاله: هاتوا لى رجسلا يخجل من وجهه ، أو من عقله ، أو من نسبه ، أو من بيته أو من أسلوبه في العيشة أو من وطنه أو من أمته ، فلا الجبلى يرضى بأن يكون ايطاليا ولا الطراقى يرضى بأن يكون اثينيا ولا الريفى يرضى بأن يكون ابن المدينة ولا البدوى يرضى بأن يكون حضريا . كل سعيد بذاته وصفاته والقرد في عين أمه غزال . اليست هذه حماقة ؟ ومن أين لنا بهذا النعيم بغير حماقة حب الذات والرضاعن السندات ؟ .

من المتفق عليه أن كل شهواتنا نابعة من الحماقة ، ومن كان بغير شهوات أو مسيطرا تماما على شهواته فهو أعقل العقالاء ، وهو الحكيم الاكمل الدى حدثنا عنه الحاكيم الروائى سنيكا ومثل هاذا الرجل ، لو وجد ، لكان من طينة الآلهة لا من طينة البشر ، ولما وجد بين الناس من يشابهه أو يشاركه صفاته أو يفهمه ، بل لخاف الناس وفروا من هالرجل الفريد الذى لا يشترك مع أحد في مشاعره ولكان مكانه الأوحد هو على رأس جمهورية أفسلاطون أو مدينته الفاضلة . . هذا الانسان الكامل لا مكان له بين البشر ، مثل هذا الانسان الكامل لو رشح نفسه للانتخاب ، فأية مدينة تختاره حاكما عليها ، وأى جيش يقبله قائدا له ، وأية زوجة ترضى به بعلا لها ؟

مثل هــذا الانسان الكامل ذى العقل البارد ، لو وجــد ، ســوف يعيش معزولا في برج عاجى ، بــلا أصحاب ولا اتباع ، الأمــر اذن بحاجة

الى درجة من درجات الحماقة ليعيش المرء سعيدا مع زوجة تشاطره حماقته واصدقاؤه يتحامقون معه ورؤساء ومرؤوسون يذوقون معه طعم الحماقة ، فلو كنا جميعا حكماء لكنا من طينة غير هذه الطينة ولكان الفخار الذى صنعنا منه خيرا من هذا الفخار .

أما هبتى الخاصة لهؤلاء الشيوخ الحسكماء فهى انى ابلغ بهم فى شيخوختهم الطاعنة مبلغا يردهم الى طفولتهم السعيدة ، فيصبحون سعداء رغم مشيبهم ، وصلعهم ، وتهتهتهم ، وغافاتهم لانهم غدوا بسلا اسنان ، وهرغهم ، لأنهم ارتدوا الى الطفولة الثانية ، وضمور اجسادهم حتى أصبحوا جلدا على عظم ، ولا ينقصهم الا الحلمة ليرضعوا منها كما وصفهم ارسطوفانيس ، ومع ذلك فهم سعداء بالحياة حريصون على أن يبدوا شبابا فى عيون الآخرين ، مقتراهم يصبغون شعرهم أن بقى لهم شمعر ، أما من أصابهم الصلع فهم يلبسون الباروكة ومن فقد اسنانه نراه يلبس طقم اسنان ليخفى درده ، وترى الواحد منهم يتيم صبابة ببنت شسابة ولا يخجل أن يطاردها أكثر مما يطاردها شاب في سن احفاده ،

فما أكثر ما نسرى أمثال هسؤلاء العجائز الطاعنين في السن برجل في الدنيا ورجل في القبر يتزوجون من صبايا ممثلئات الأجساد حتى لنحسب أن هده الزيجات « موصوفة » للعجائز د وادعى للضحك من هذا أن نرى النساء العجائز الناحلات كالهياكل العظمية يرددون دائما قولهن : « ما أحلى الحياة » ، ويضعن الأصباغ يوميا على وجوهن ، ولا يغيب بصرهن عن المرآة ويرقصن ويكتبن الرسائل الغرامية ويخضن في أعراض الناس . . ورغم أن سلوك العجائز موضع تفكه الناس الا أن أصحابه سعداء به أيما سعادة بفضل ما وهبتهم من حماقة . ومع ذلك فاني أسأل : أيهما أفضل : سعادة الحمقي هده أم أن « يشنقوا أنفسهم بحبل غليظ كما يوصيهم المثل السائر » .

. . .

والحمقى هم اسعد النساس طرا . نهم أولا لا يهابون الموت لأنهم لا يفكرون فيه . وهم ثانيا لا يعذبهم ضحمير ولا ادراك لمعنى الشر ، وهم لا يخشون المجن ولا الأرواح ولا الأشباح ، وهم يعيشون بغير خوف ولا أمل في المستقبل ولا تزعجهم هموم الحياة الكثيرة ، وهم لا يعرفون التواضع أو الطموح أو الحسد أو الحب ، ولأنهم في جهل العجماوات فهم لا يعرفون الخطيئة .

هؤلاء الحمقى هم المهرجون والمضحكون والبهلوانات ولحذا نجد الملوك والامسراء يقربونهم منهم اكثر مما يقربون مستشاريهم العقلاء من رجال الدولة ، فتراهم لا يأكلون ولا يشربون ولا يسمرون الا ومعهم مضحكوهم ومهرجوهم . . لماذا ؟ لأن الحكماء من رجال الدولة لا يحدثون الملوك والأمراء الا في الأمور الجادة الخطيرة المثيرة للهموم ، وهم استنادا الى علمهم وحكمتهم لا يخشون خدش مسامع سادتهم ببعض الحقائق المرة ، أما المضحكون والمهرجون فكل كلامهم هسزل في هسزل ولغو في لغو .

. . .

#### جوردانوبرونو GIORDANO BRUNO ۱٦٠٠-۱۵٤٨

# 0

☐ بعد مائة عام من احراق سانونارولا في فلورنسا سنة ١٤٩٩ . احرقت الكنيسة الكاثوليكية جوردانو برونو في « ميدان الأزهار » ( كامبودي في وري ) بروما في ١٧ فبراير ١٦٠٠ .

وقد كانت التهم الموجهة الى سافونارولا تهما واضحة ومحددة ، وهى : قلب نظام الحكم . والتخابر مع دول اجنبية لقلب البابوية . وادعاء النبوة ، اما التهم التى وجهت الى جوردانو برونو فللا نعرفها على وجه التحديد . . لأن محاضر محاكمته فى روما ضاعت بعد نقلها الى باريس بأمر نابوليون ثم بيعت بعد سقوط نابوليون كورق دشت . . ولم يبق للمؤرخين الا محاضر محاكمته التمهيدية المام محكمة التفتيش فى البندقية .

ومع ذلك غيمكن بعد تحليل ما لدينا من وثائق ومن كتابات جوردانو برونو ان نلخص التهم التى وجهت الى جوردانو برونو على الوجه الآتى :

١ ــ الزندقة والردة والطعن في العقيدة المسيحية ٠

٢ ــ الدعــوة لنظرية كوبرنيك ( ١٤٧٣ ــ ١٥٤٣ ) في الفلك ، وهي النظرية القائلة بان الأرض ليست مركز الكون وبان الكواكب تدور حــول محورها وحــول الشمس معا ، وهو ما يتنافي مع الجغرافيا والفلك كما استخلصتهما الكنيسة من الكتاب المقدس ومن اعمال أرسطو ( ٣٨٤ ــ ٣٢٢ ق.م ) وبطليموس الجغرافي ( ق ٢ للميلاد ) . . صــاحب « المجسطى » وكتاب « الجغرافيا » .

٣ ــ الاشتغال بالسحر ، ويدخل في هــذا الباب الدعــوة للعلم للسيطرة على الطبيعة ،

إ ــ التواصل مع بعض ملوك الدول الأجنبية الذين يهددون الكنيسة الكاثوليكية بدعوى « الاصلاح الدينى » •

وبعض هـذه التهم غامض كالـكلام عن « الزندقة » و « الردة » و « الطعن في العقيدة المسيحية » و وهى تهم كانت صحيحة يومئذ باعتبار انه لم يكن للمسيحية في اوربا الا تفسير واحد ، تاريخا وعقيدة ، هو ما كانت تملكه الكنيسة الكاثوليكية في تلك الأيام ، أما اليوم غنحن نرى الأبعاد التراجيدية بأكملها في مأساة جوردانو برونو كما نراها في مأساة الحـلاج وابن عربى والنفرى وابن الراوندى والسهرورى المقتول وعامة المتصوفة الذين دعـوا لنظرية الحلول ولوحـدة الوجود ، ومنهم في عالمنا من دفع حياته او حريته ثمنا لدعوته .

ولكن كل هـذه البشاعات التى ارتكبتها السلطة الروحية والسلطة الدنيوية في العصور الوسطى كانت الثمن الـذى دغعته الانسانية في سبيل حرية الفكر والتعبير والعقيدة والبحث العلمى • وفي سسبيل اقرار حق الاختلاف بين الناس ٠٠ بل وحق الخطأ وفي سبيل حل المتناقضات بالحوار بدلا من القهر وسفك الدماء ٠

ولولا ما وجده جوردانو برونو ٠٠ وكوبرنيك ( ١٤٧٣ – ١٥٠٣ ) وجاليليو ( ١٥٦٤ – ١٦٤٢ ) من عنت نحو ١٦٠٠ لما امكن تحقيق شيء من فتوحات العلم الحديث ٠ ولولا انتصار أكثر نظرياتهم بحيث أصبحت من بديهيات العلم الحديث لظل الأوربيون ينظرون الى الكتاب المقدس ٠٠ كما كانوا يفعلون ٠٠ على أنه كتاب في الفلك وفي الفيزياء وفي الجيولوجيا وفي التاريخ الطبيعي وفي البيولوجيا وفي الطب ، بل وفي التاريخ والجغرافيا وعلم الاجتماع والقانون والعلوم السياسية ، لا يفرط في شيء من علوم الارض او السماء ٠

. .

ولد جوردانو برونو عسام ١٥٤٨ فى بلسدة نولا بالقرب من نابولى على سفح جبل فيزوف حيث البركان الثائر الشمير ٠٠ وقسد دخل ديسر الدومنيكان عام ١٥٦٣ وهو فى سن الخامسسة عشرة ٠ وهو الدير الكبير السندى دفن فيسه القديس توماس الأكوينى ٠ وبعد ان أقسام جوردانو برونو فى الدير ثلاث عشرة سنة ١ واجه المتاعب فى ١٥٧٦ لاتهامه بالزندقة . فهرب من الدير وهو فى الثامنة والعشرين من عمره ٠٠ وخلع مسوح الرهبسان . وذهب يطوف بلدان أوربا : فقصد أولا الى جنيف ولكنه لم يأنس الى حكومتها الثيوقراطية ( الدينية ) ولم تأنس اليه حكومتها الثيوقراطية التى أسسمها المصلح الديني كالفن ( ١٥٠٩ سـ ١٥٦٤ ) . فانتقل جوردانو برونو الى تولوز بفرنسا حيث حاضر نحسو سنتين فى علم الفلك التقليدى القائم على الأبراج

السماوية والشبيهة بمعارف المنجمين ، وفي أواخسر ١٥٨١ انتقل جسوردانو برونو الى باريس وهو في سن الثالثة والثلاثين .

وفى باريس القى جوردانو برونو محاضرات عديدة كان اهمهسا محاضراته الثلاثين عن صحفات الله الثلاثين .. فاسترعى نظر هنرى الثالث ملك فرنسا .. وفى باريس أيضا نشر كتابين عن « فن الذاكرة » ربطا اسمه بالاشتغال بالسحر .. وهدذان هما كتاب « ظلال المثل » أو « ظللل الأفكار » الدذى نشر فى ١٥٨٢ .. وكتاب « اغنية كيركيه » (اسم الحورية الساحرة فى « أوديسا » هوميروس التى أعطت لبحارة أوليس شرابا سحريا جعلهم يتحولون الى خنازير ) .

والاشارة في « ظللل الانكار » هي لظلال « المثل » (جمع مثال ) الانملاطونية ٠٠ وهي النماذج العليا المجردة التي كانت موجود في عقل الله قبل أن تنعكس ظلالها في موجودات الكون المسادى ٠٠ وهي تمثل كل ما في الوجود في جوهره الحقيقي النوراني الكامل قبل أن يلقى بظلاله في العالم المسادى ٠ فما الكون المسادى عند الملاطون الا محض ظل للحقائق المثالية العليا الموجودة في ذهن الله ٠ ولهذا كان من الاصوب أن نترجم عنوان كتاب جوردانو برونو اللاتيني « ظلال المثل » ، أي الحقائق المجردة العليا وليس « ظلال الالمكار » .

اما الكتاب الأول فهو كتاب في «فن الذاكرة» ، ولذا يعالجه دارسو جوردانو برونو على انه امتداد لتلك التقاليد والقواعد التي تركها شيشرون الخطيب وكوينتليان علم البلاغة الروماني لتعليم فن الخطابة بتدريب الخطيب على تذكر ما ينبغي أن يقوله بحفظ سلسلة من الاسماء والالفاظ تذكره بالافكار التي ينبغي أن يتناولها في خطابه ، وقد استمرت هذه التقاليد والقواعد من العصر الروماني عبر العصور الوسطى ، وتبناها بعض مفكرى الكنيسة غالبا لتدريب الوعاظ على الوعظ ،

ولكن عنوان الكتاب وموضوعه يدلان على ان المقصود ليس « فن الذاكرة » ولكن « علم الذكريات » ، والذكريات هنسا هى « الذكريات الألملاطونية » ، فنحن نعرف أن « المعرفة » و « الادراك العقلى » هما عند الملاطون عملية استحضار عقل الانسان لذكرياته الموغلة فى القسدم . . ذكرياته عن وجسوده الأول قبل ميلاده حين كان عقل الانسان أو روحه جزءا من عقل الله أو روحه ، فى كماله النوراني الأول ، أى قبل أن يخامره النسيان بستوطه فى ظلال المسادة .

غالعودة الى الله اذن عملية تذكر للمثال او المثل التى كان عليها الانسان فى كماله الأول ، و « فن التذكر » الذى يحدثنا عنه جوردانو برونو ليس فن تذكر الالفاظ او المعانى عند الخطباء والوعاظ ، ولكن فن تذكر المثل او الحقائق الالهية العليا التى نسيها الانسان منذ عاش فى ظلال الأفكار أى فى وجسوده المسادى ، وأسلوب جوردانو برونو فى هسذا الكتاب يقسوم على التهكم الموجع بالنحاة وبأساتذة الخطابة والبلاغة ،

وكتاب « ظلال المثل » عبارة عن محاورات بين ثلاثة اشخاص هم هرميز وغيلوثيموس ولوجيفر ، وهرميز هو قطب الاقطاب في هذه المحاورات لانه كان رسول الآلهة الى البشر كما كانت اليونان تقول وكان كاتب الآلهة واله الكتاب ، وهو المرادف عند قدماء اليونان للإله تحت أو جحوتى أو توت عند قدماء المصريين في عصورهم المختلفة ، فهو اذن اله الحكمة وملهم الحكماء وهو ترجمان السماء لاهل الارض ، ومن هنا غقد اتخذه الهرامزة ، أي اتباع ديانة هرميز ، نبيا لهم وينبوعا للحكمة في كل تلك المتون المقدسة التي دونها الأولون في القرون القليلة السابقة على ميلاد المسيح وعرفت في تاريخ الأديان بمتون « هرميز المثلث العظمات » وكانت أقرب شيء في الوثنيات الأولى لدعوة التوحيد .

كانت الهرمزية العبادة الخاصة للفلاسفة والمتفلسفين والنساك وتلك الجماعات التى عرفت فى العالم القديم باسم « الغنوصيين » أو « العارفين بالله » وصحتها « النوسيون » ، ومنها اشتقت كلمة « النسك » و « النساك » . وقد ازدهرت هذه الديانة بتأثير تداخل الثقافة اليونانية والثقافة المصرية القديمة فى مدرسة الاسكندرية ، وادت الى ظهور الافلاطونية الحديثة التى اسساها الفلوطيين ( ٢٠٠ – ٢٧٠ ) وتلميذه بورفريوس ( ٢٣٤ – ٢٠٥ ) فى جامعة الاسكندرية وحاولا فيها التوفيق بين مثالية الملاطون والمثالية المسيحية .

وشخصية لوجيفر (أي حامل المنطق أو صاحب المنطق) ، يعرف كل ما قاله الجهابذة عن « فن التذكر » ويستشهد بما قاله نطس الأطباء عن أنواع الاطعمة وأساليب الصيام والافطار التي تنعش الذاكرة • أساه هرميز فيشرح لصاحبيه أن قوة الذاكرة لا تكون الا بدراسة الأبراج السماوية ومدارات الافسلاك ، وعنده أن « شمس المعرفة » هي التي تسحق كائنات الظلام وتبرز كائنات الضياء .

والمعنى الباطنى فى كلام جوردانو برونو أننسا لا نقترب من ذكر الله بالصوم كما يقسول الأطباء ، ولا نحيى ذكريات الكمال الأول نينا بأكل الزيت

او مقاطعة هـ ذا النوع من الطعام او ذاك ، ولكننا نقترب من ذكر الله ونحيى ذكريات الكمال الأول مينا بالمعرفة ودراست الكون وحركة الافلاك ، ولا سسيما الشمس .

وبالفعل ، عندما انتقل جوردانو برونو الى انجلتسرا كتب كثيرا عن نظريات كوبرنيك التى طرحها فى كتابه : « فى دوران الأفلاك السماوية » الذى صحدر فى ١٥٤٣ شهورا قليلة قبل وفاته ، ولم تنتبه له الكنيسة وقت ظهوره لأنه كان كتابا مليئا بالمعادلات الرياضية التى لا يفهمها الا الرياضيون. ولكن حين شرح جوردانو برونو نظرية كوبرنيك فى الفلك تنبهت الكنيسة الى تعارضها مع ما جاء عن خلق الكون فى الكتاب المقدس ، ومع اجتهادات القدماء ورجال الدين فى علم الفلك فحرمت تلك النظريات وأخذت تطارد كل من يروج لها ، وهدفه النظريات لم تخرج عن قول كوبرنيك ان الشمس كل من يروج لها ، وهدفه النظريات لم تخرج عن قول كوبرنيك ان الشمس لا تدور حول الأرض وان الأرض هى التى تدور حول الشمس ، وان الأرض ليست ثابتة ولكنها تدور حول محورها ، وان ما يصدق على الأرض يصدق على بقية الكواكب السيارة ، وان الأرض ليست فى مركز الكون بل يصدق على بقية الكواكب السيارة ، وان الأرض ليست فى مركز الكون بل

ولكن مشكلة جوردانو برونو هى انه خلط دعوته للنظريات العلمية في الغلك بتعاليم السحر التى أخذها عن ديانة الهرامزة وفلسفتهم ، وذهب يدعو لهما باعتبار أن كل ما في عالم الظللال أو العالم المسادى هو مجسرد صسورة باهتة لعالم المثل الكامل في الكون أو في السماء .

وقد عرفت أوربا ديانة هرميز وفلسفة « هرميز المثلث العظمات » منذ نحو ١٤٦٠ حين وصل إلى فلورنسا من مقدونيا راهب كان يعمل مع عديد من أمثاله في خدمة البنكير كوسيمو دى مديتشى في جمع المخطوطات اليونانية واللاتينية بعد استيلاء الاتراك العثمانيين على القسطنطينية ، وصل حاملا نسخة مما يسمى « متون الهرامزة » أو « النصوص الهرمزية ». وكانت النسخة ناقصة لأنها كانت تشتمل على ١٤ من ١٥ نصا من المحاورات فلم يكن ينقصها الانص واحد هو النص الأخير .

وكان المثقفون الأوربيون يعرفون بوجود نصوص « هرميز المثلث العظمات » من كتابات فقهاء المسيحية الأولين ، ولا سيما من كتابات القديس كلمنت السكندرى ، بابا الاسكندرية من ٨٨ الى ١٧ ميلادية ، السذى ذكر في وصف مواكب الكهنة المصريين في أواخر أيام مصر الفرعونية الوثنية أن « المنشد » على رأس الموكب كان يحمل كتابين من الموسيقى والمزامير أو التراتيل من تأليف هرميز ، وأن « المنجم » كان يحمل أربعة كتب من وحى

هرميز او تاليفه عن موضوع النجسوم البازغة والغاربة ووقت المواليد وعلاقاتها بالسعد والنحس ، وقسد ذكر كلمنت السكندرى في هسذا الوصف ان هناك ٢٤ كتابا من وحى هرميز المثلث العظمات أو من تأليفه ، منها ٣٦ كتابا تشتمل على كل حكمة المصريين ، أما الستة الباقية غهى في الطب ، وكان المثقفون في عصر النهضة يعتقدون أن من بين صسحف هرميز كتاب « اسكولاب » أو « اسكوليب » الشمهر بين النصوص الهزمزية .

كذلك عرف المثقنون الأوربيون بأمر ديانة هرميز من كتابات لاكتانس ( ٢٥٠ — ٢٥٠م) ، وهو من آباء الكنيسة ودعاتها ، ولا سيما من كتابه « المدونة » ، ومن كتابات القديس اوغسطين ( ٢٥٠ — ٣٥٠م) ، ولاسيما من كتابه « مدينة الله » . وفي جميع الاحسوال كان هؤلاء الفقهاء يصفون هرميز بأنه حكيم عظيم « أعطى المصريين آدابهم وقوانينهم » في غابر الزمان كما يقول لاكتانس ، وأن له وجودا حقيقيا وأنه تحدث عن الاله « الأوحد » ، وهكذا يضعونه في موضع النبي أو الرسسول كما نقسول نحن ، رغم اننا نعلم الآن من تاريخ الأديان أن هرميز هسذا لم يكن الا الاسم اليوناني للاله تحت أو توت اله الحكمة عند قدماء المصريين . . ولا كتانس يصفه في مقاله عن « الغضب الالهي » بأنه سابق على أفلاطون وفيثاغورس . وهو يترجم اسم كتاب هرميز المسمى باليونانية « اسكوليب » بعبارة « الكلمة الكاملة » في اللاتينية ، وبينما نجد أن أوغسطين يندد به على أنه رمز لوثنية المصريين واشتغالهم بالسحر وكلفهم بالخرافات ،

كانت مخطوطات اعمال الفلاطون في اصلها اليوناني قد جمعت في فلورنسا ايام كوسيمو دى مديتشى ، وكان المتفق أن يتفرغ الفيلسوف فيتشينو لترجمتها الى اللاتينية ، ولكن ما أن وصلت نصوص « هرميز المثلث العظمات » الى فلورنسا نحو علم ١٤٦٠ حتى طلب كوسيمو دى مديتشى من طبيبه الفيلسوف فيتشينو أن يؤجل ترجمتها وأن يتفرغ لترجمة نصوص هرميز بدلا منها ثم يتجه الى ترجمة الهلاطون بعد أن يفرغ منها ، وقد كان .

حكمة المصريين قبل حكمة الملاطون: هكذا كان الأوربيون في عصر النهضة يفكرون في تلك الأيام ٠٠ ولم يكن لديهم من « نصوص هرميز » الا ترجمة لاتينية قديمة لسيفر « اسكوليب » ، فأتم فيتشبينو ترجمة بقية الاستفار في بضعة شهور ٠٠ وفي المقدمة ذكر أن هرميز كان معاصرا لموسى وأنه اسس مدينة هرموبوليس ، اى مدينة هرميز كما يسميها اليونان وهذه هي تونا الجبل والاشمونين ، وبهذا نقترب من مدينة اخيتاتون التي بناها

اخناتون لتكون عاصمة لملكه ولتكون صورة من الجنة على الأرض ، وقد كانت الأسمونين في الدولة الحديثة مركز عبادة الاله تحوت (جحوتي) أو تحت (توت) كبير « الثامون » أو الآلهة الثمانية التي كانت تحكم مصر غالبا منذ أن اكتشفت مصر الاله الواحد أيام اخناتون ( ١٣٧٢ – ١٣٥٤) . وكانت نموذجا للمدينة الفاضلة أو لجنة عدن ، وكان اسمها في النصوص الهرمزية « ادوكنتين » وهي مدينة « الاشمونين » .

وقد سمى فيتشينو ترجمته للنصوص الهرمزية باسم « بيماندر » ، وشاع أمرها فكانت هناك منها نسخ وفيرة ، وطبعت عام ١٤٧١ لأول مرة وصدرت منها ١٦ طبعة حتى نهاية القرن السادس عشر . . كذلك ترجمت الى الإيطالية ونشرت في ١٥٤٨ . وقد دل شيوعها على اهتمام المثقفين بها .

وفى كتاب « ظلال الأفكار » أو « ظلال المثل » يقسول برونو على لسان فيلوثيموس أو فيلوتيو أو تيوفيلو ( أى محب اللسه ) أن معلمه هو هرميز المثلث العظمات ، وأن هرميز هو السذى سسلمه كتاب « ظللال المثل » ، فهو من صحف هرميز ، وموضوعه هو السحر الشمسى ، ليس سحر الشمس الظاهرة للعين ، فديانة قدماء المصريين هي كما يقول ديانة العقل ونسور الفكر . . وبحسب ما يقسول القديس أوغسطين أن المسيحيين هم الذين صادروا هسذه الديانة وحرموها بموجب القانون ، فكانت هذه هي الضربة القاضية لحضارة مصر القديمة الوثنية .

وجوهر كتاب « ظلال المثل » هو أن كل ما على الأرض ظلال أما حقائق هــذه الظلال فهى المثل الكائنة فى السماء فى العقل الالهى • وعملية « المعرفة » ليست الاعملية « تذكر » لهذه المثل . وما على الانسان لكى يبلغ الحكمة الا أن يستوعب صورة الكون الأعلى فى عقله باستيعاب الأبراج السماوية ومنازل القمر وكل ما كان فى النجسوم والكواكب متحكما فى حياة الانسان ، وهــذا ما ادخل جوردانو برونو فى عالم السحر .

اما الكتاب الثانى السذى صدر في باريس في نفس العام ، وهو « نشيد الساحرة كيركيه » ( ١٥٨٢ ) ، فهو عبارة عن نشيد تغنيه هسذه الحورية كتعويذة للشهس ، ثم تعقبها أغان أخرى كالتعاويذ موجهسة التي الكواكب السيارة : التي القمر وزحل والمشترى والمريخ والزهرة وعطارد ، والقصد من هسذه التعاويذ هو كالعادة اقتراب « المثل » من عقل الانسسان حتى يدركها أو يتذكرها ويعيش فيها .

ويبدو ان جوردانو برونو كان يعارض بكتابه « نشيد كيركيه » عرضا موسيقيا راقصا رآه عام ١٥٨١ في البلاط الفرنسي أو سمع به أو قسرا

نصه المنشور في ١٥٨٢ ، وهو يدور حول تعاويذ الساحرة كيركيه التي حولت بالسحر الاسود البشر الى قطيع من الخنازير فقاموا بالمذابح الدينية وبحرب الاديسان التي نشسبت بين الكاثوليك والبروتستانت حتى وضع هنسرى الثالث ملك فرنسا حدا لها بقسوة السحر الابيض وبالمثل فان أناشيد كيركيه في جوردانو برونو كانت « اسرارا بربرية » أطلقت الشر من عقاله وجعلت مخلوقات الضياء تفسر أمام مخلوقات الظلام . ولكن كيركيه لا تلبث أن تتوجه بنشيدها إلى الشمس وهي تحسرق البخور الزكية وتتاوه في صلاتها على اختفاء « أستريا » ، رمز العدالة في المصر الذهبي ، وهنا تتجلى قسوة السحر الأبيض المتمثل في ضيياء الشمس هو وتنجلي الظلمة ويغني ديك الصباح ، وقسد فهم يومئذ أن الشمس هو ملك فرنسا وقسد كافأه الملك بتعيينه استاذا في الجامعة .

والمفهوم فى رمزية جوردانو برونو ان اشراق الصباح يمثل اشراق الاصلاح الدينى وانتشاع ظللم عصور التعصب والجمود ، ولكن مشكلة جوردانو برونو هى انه كان يلنمس الاصلاح الدينى من خارج اطار العقيدة المسيحية السائدة فى اوروبا بين الكاثوليك والبروتستانت ، . كان يدعو لاحياء ديانة مصر القديمة .

• • •

# (7)

### أكاديمي بلاأكاديمية

□ غادر جوردانو برونو فرنسا وقصد الى انجلترا حاملا خطاب توصية من هنرى الثالث ملك فرنسا الى ميشيل دى كاستلنو دى موفيسيير سفير فرنسا فى انجلترا السذى استضاف برونو فى داره طيلة اقامته فى انجلترا ، وهو أمسر ثابت تاريخيا ، وثابت كذلك أن سفير فرنسا فى انجلترا تكفل أيضا بحماية برونو من الشسفب السذى ثار بسبب ما نشره من كتب هناك هيجت عليه الخواطر وبسبب مسلكه السذى أثار عليه حفيظة الكثيرين .

وقد اتيح لجوردانو برونو اثناء اقامته في انجلترا ان ينشر المكارا لو نشرها كاتب انجليزى في عصر اليزابيث لحوكم او اودع السحن او صودرت كتاباته ، كما حصدث للشاعر المسرحي السكبير كريستوفر مارلو (١٥٦٤ ــ ١٥٦٣ ) وللشاعر المسرحي الأعظم وليم شكسبير (١٥٦٤ ــ ١٦٦١ ) ، فقصد كانت الرقابة على المسرح والادب والفسكر محسكمة في عصر اليزابيث .

ومن هنا يفترض مترجمو سيرة جوردانو برونو انه كان يتمتع بنوع من الحصانة التى جاءته من ملك فرنسا . ولم تكن افكار برونو غريبة على الانجليز حتى قبل وصوله الى انجلترا ، فقد كتب هنرى كوبهام ، سفير انجلترا في فرنسا الى فرانسيس والسينجهام ، رجل البلط اليقظ المقرب من اليزابيث ، منبها اياه الى قرب وصول « الدكتور جوردانو برونو النولاني ، استاذ الفلسفة الذي ينوى المجيء الى انجلترا ، وهو رجل لا استطيع ان ازكى عقيدته الدينية » . ويلاحظ هنا ان السفير لا يشير الى فلسفة جوردانو برونو ولكن يشير الى « عقيدته الدينية » .

وبدا جوردانو برونو دعـوته الفكرية فى انجلتـرا باصـدار كتاب باللاتينية عام ١٥٨٣ يشتمل على ثلاثة أجـزاء: جـزء هو « فن الذاكرة » الذى سبق نشره فى باريس ضمن « نشيد الساحرة كيركيه » ، وجـزء اسـمه « خاتم الاختام » ( باللاتينية ) ، وجـزء اسـمه « خاتم الاختام » ( باللاتينية ) .

وفى ١٥٨٣ زار انجلترا امير بولندى يدعى البرت الاسكو ، وبناء على توجيه اليزابيث اعد لاستقباله برنامج حافل من الولائم والمحاضرات في

جامعة اكسفورد ، وكذلك من العروض المسرحية والشعرية والغنسائية ، وكان فى بعثة الشرف المرافقة لهدذا الأمير بأمر الملكة الكاتب الكبير السير فيليب سيدنى ، وقد شارك جوردانو برونو فى المناظرات الفلسفية التي عقدت فى اكسفورد لهدذه المناسبة ،

ومن الادب الانجليزي في عصر اليزابيث نستطيع أن نستخلص أن جامعة اكسفورد لم تكن سعيدة بآراء جوردانو برونو ولا بوقاحته وغطرسسته في التعامل مع الأساتذة . ومن كتاب صدر في ١٦٠٤ للأسقف جورج أبوت الذى اصبح نيما بعد رئيس اساقفة كانتربرى ، نعلم أن برونو جاء اكسمورد في حاشية الأمير الاسمكو في ١٥٨٣ ، وأن همذا « الحماوي الايطالى » قسام بطرح المكار عديدة من بينها دفساعه عن نظرية كوبرنيك « القائلة بان الأرض تدور وان السماء ثابتة ، بينها في واقع الأمر أن رأسه هو السذى يدور وأن مخه هو غير الثابت » ، وأن احد الاسساتذة اكتشف أن محاضرتيه الأولى والثانية منقولتان حرفيا تقريبا من كتاب الفيلسوف الإيطالي فيتشينو « مقارنة الحياة السماوية » . والغريب أن هدذا التهكم الموجع جداء في معرض مهاجمة الاسقف للكاثوليك والبابوية من وجهة نظر بروتستانتية ، أما انطباع جوردانو برونو عن الحياة الأكاديمية في اكسفورد فهو أن أساتذتها كانوا مجموعة من النحاة المتحذلقين في اليونانية واللاتينية ، وقد سجل هذا الرأى في كتابه الدي أصدره في لندن عام ١٥٨٤ « عشاء اربعاء الرماد » ، وهو عبارة عن محاورات باللغة الايطالية مهداة الى سفير فرنسا في لندن . وقسد عساد برونو الى هجاء اساتذة اكسفورد في كتابه التالي « في العسلة والمبدأ والواحد » ( ١٥٨٤ ) وهو أيضا مهدى الى السفير ، ويبدو أن الشغب الفكرى الذي حدث بين اساتذة اكسفورد وجوردانو برونو كانت له أصداء واسعة في الحياة الفكرية والادبية الانجليزية في عصر اليزابيث ، لاننا نجد اصداء له في مسرحية كريستوفر مارلو « الدكتور غاوست » وفي مسرحية روبرت جرين « الراهب بيكون والراهب بنجى » ( ١٥٨٧ ) ، وربما في « خاب سعى العشاق » لشكسبير ، وكان برونو يسمى نفسه « اكاديمي بلا اكاديمية » .

وفي السنة نفسها ( ١٥٨٤) أصدر جوردانو برونو محاوراته الايطالية المسماة « الكون اللانهائي » ومحاوراته الايطالية المسماة « طرد الوحش المنتصر » ( قيل إنه يقصد بالوحش بابوية روما وبداية الاصلاح الديني ) ، وفي هــذا الكتاب دعـا لاحياء ديانة قدماء المصريين في مرحلتها الهرمزية القائمة على وحـدة الوجود وعلى نظرية الحلول ، والكتاب مهدى الى السير غيليب سيدنى ، وفي ١٥٨٥ أصـدر جوردانو برونو كتابه « الجنون البطولى » ، وهو مجموعة قصائد في الحب الصوفي ، و « سحر براق

الشمعر » ( ١٥٨٥ ) ، وقسد طبع على هسذا أنه صسدر في باريس والحقيقة أنه صسدر في لندن .

وفى أكتوبر ١٥٨٥ استدعى السسفير موفيسيير الى بلاده فعاد من انجلترا الى فرنسا ومعه جوردانو برونو فى حاشيته . . وفى أثناء عبور المانش هاجم القرصان السفينة التى كانت تحملهما وسلبوها . وعند وصولهما الى باريس كان الجو ملبدا ينذر بالحرب الدينية . فقد عبأ الدوق دى جيز قواته بمساعدة الاسسبان لغرض الهيمنسة الكاثوليكية فى فرنسا وسحق الهيجونوت ، أى اسستئصال البروتستانتية ، مستعينا بالحلف الكاثوليكى ( المقدس ) بتوجيه من البابا ، السذى كان يناصر اسسبانيا فى تسسابقها الاستعمارى مع انجلترا للسيطرة على الدنيا الجديدة ( الامريكتين ) .

فالواقع أن أهم أهداف الصراعات الدينية في أوربا كان التسابق الاستعمارى للسيطرة على الدنيا الجديدة ونهب ثرواتها بين دول جنوب أوربا بقيادة أسبانيا ودول شحمال أوربا بقيادة انجلترا منسذ أن اكتشف كولومبوس الأمريكتين في ١٤٩٢ حوهدا الصراع الاقتصادى يفسر ضراوة الكاثوليك في البلاد الكاثوليكية في أضطهاد البروتستانت وضراوة البروتستانت في البلاد البروتستانية في أضطهاد الكاثوليك . فالتهمة المعلنة كانت دائما الزندقة أو الهرطقة الدينية ، ولكن التهمة الحقيقية كانت التعاون أو التعاطف مع أعداء الوطن السياسيين والاقتصاديين .

ومنذ أن ترك برونو انجلترا لم يكتب شيئا بالايطالية وانما كانت كل كتبه باللاتينية ، وبعد عسودة برونو الى باريس طبع له كتابه « تصوير الفيزيقسا لأرسطو » ( ١٥٨٦ ) ، ومحاورتان عن « مابريتزيو موردانتى » ( ١٥٨٦ ) ، ومحاورتان آخريان إحداهما بعنوان « الأبله منتصرا » والثانية بعنوان « تفسير الأحسلام » ( ١٥٨٦ ) ،

وقد كانت لفابريتزيو موردانتى قصة طريفة مع جوردانو برونو . فقد كان موردانتى مهندسا رياضيا ايطاليا بارعا يقيم فى باريس ، وقد اخترع بوصلة تحمس لها برونو حماسا شديدا ، وكان يصف مخترعها بأنه « اله بين علماء الهندسة » . ولمسا كان موردانتى يجهل اللغة اللاتينية ، فقد أعانه برونو بأن شرح اختراعه فى كتاب باللاتينية نيابة عنه . وبالفعل كتب برونو أربع محاورات عن بوصلة موردانتى ، ولكنه انتهز هذه المناسبة ليتول ان موردانتى لم يكن يدرك حقيقة أبعاد اختراعه العظيم وإن الفضل يعود الى برونو ننسسه لأنه كشف عن ههذه الأبعاد .

وكان هدا تكرارا لما سبق ان نعله جوردانو برونو حين كان في انجلترا ، نهو في كتابه « عشاء اربعاء الرماد » قد تصدى لشرح نظرية كوبرنيك في دوران الارض والمجموعة الشمسية حول محورها وحول الشمس ، ولكن شخصيته المعقدة وامتلاء بنفسه جعلاه يقول أن كوبرنيك لم يكن الا عبقريا عالما بالرياضيات ، ولدا غانه اكتشف اكتشافا عبقريا ولكنه لم يحدرك معناه تماما ، أما هو جوردانو برونو مقد اكتشف بهذا الاكتشاف سر الاسرار ، وهو وحدة الله والكون وتجلى الله الشامل في الطبيعة ، وهو ما خفي على نقهاء اكسفورد المتحذلةين الذين لم يدركوا أن ديانة مصر القديمة قد وعت كل هدده الأسرار الالهية والطبيعية ،

كان طبيعيا اذن أن يغضب موردانتى لما كتبه عنه برونو من أنه اخترع شيئا عظيما لم يدرك أهميته وبدأ يقاتل برونو عن طريق الدين ، فانضم الى حرب الدوق دى جيز قائد التيار الكاثوليكى المتعصب فى فرنسا وعدو هنرى الثالث وكل دعاة الاصلاح الدينى وحين ساء مركز هنرى الثالث أمام الدوق دى جيز الذى كان يزحف على باريس وانصاره المسلحون فى باريس فى كل مكان ، أصبح جوردانو برونو بلا حماية وتخلى عنه الملك فى مصالحاته المتقطعة مع الحلف الكاثوليكى ، فترك برونو فرنسا وذهب الى المانيا فى ١٥٨٦ .

وكان آخر ما فعله جوردانو برونو في باريس انه نشر في ١٥٨٦ كتابا صغيرا اسمه « مائة وعشرون وصية للرد على المشائين » ( باللاتينية ) باسم تلميذ من تلاميذه يدعى جان هنيكان ، والكتاب كله هدم للفلسفة الارسطاطاليسية ، وهو مهدى الى هنرى الثالث ملك فرنسا ، ثم نظم برونو مناظرة لمناقشة هذا الكتيب ، أو على الأصح المحاضرتين اللتين القاهما هنيكان بدلا من برونو في كلية كامبريه يومى ٢٨ ، ٢٩ من مايسو القاهما جلس برونو نفسه بجوار باب القاعة يرقب أثر المحاضرتين في السامعين ( والمشاعون هم نلامذة ارسطو ، لأن أرسطو كان يعلم وهدو يهشى ) .

ولم يكن فى المحاضرتين جديد: كانت فكرتهما تقوم على نظرية تشابه العالم المسادى مع السكهف الأفلاطونى . نحن نعيش سجناء فى سجن مظلم ومن هسذا السجن لا نسرى الا نجسوم السماء على البعد البعيد . أمسالآن فقد اطلق سراحنا بعد تسورة كوبرنيك فى علم الفلك باكتشاف دوران الكواكب فى المجموعة الشمسية ، فنحن نعرف الآن أنه ليست هناك الاسماء أثيرية واحدة تتحسرك فيها كل الأجرام السماوية المتأججة النيران ، وهذا ما يعلن لنا عن عظمة اللسه وجلاله . وهسذا يدفعنا الى أن نتأمل لانهائية

العلة الأولى ( الله ) وراء هـذا المعلول اللانهائى ( الكون ) ، وهو يجعلنا نرى أن الذات الالهية ليست بعيدة عنا ولكن فينا لأن مركزها في كل مكان ، في عالمنا كما هي في العوالم الأخرى ، والكون اللانهائي تصـور اقرب الى عظمة الله من الكون المحدود ( كان أرسطو يعلم أن الكون محدود بالسموات السبع حيث الكواكب السيارة ومن بعدها الخلاء التام ) .

وفى نهاية الكلم وقف برونو ليسأل ان كان هناك من يعقب ، فبرز له محام يدعى رودولف كاليريوس ودافع عن أرسطو ونسدد بجوردانو برونو فى قسوة بالغة ، وأراد برونو الانصراف ولكن الطلبة أحاطوا به واصروا على الاستماع لدفاعه ، فوعدهم برونو بالحضور فى اليوم التالى ، ولكنه لم يفعل ، بل اختفى نهائيا من بازيس بعد شهور .

وانتقل برونو الى ويتنبرج فى المسانيا حيث اقام سنتين بين ١٥٨٦ و ١٥٨٨ سستاذا فى الجامعة التى تعلم فيها مارتن لوئسر مؤسس البروتستانتية ، ويبدو من غزارة انتاجه فى هدفه الفترة انه كان مستقرا ، وعلى علاقات طيبة مع بيئته الجديدة ، ولكن يبدو ايضا ان اكثر مؤلفات هذه الفترة كان من مذكرات محاضراته ، ومن هذه المؤلفات كتاب عن « فلسفة ريموند لولى » ، وكتاب عن « تقدم المنطق » ، وكتاب عن « كتاب الفيزيقا لأرسطو » ، وهذه طبعت فى أعمال جوردانو برونو باللاتينية ، كذلك هناك كتاب عن « صناعة الخطابة » طبع فى ١٦١١ بعد اعدام برونو ، وهناك كتابه الهام عن الكائن الأعظم : « اللا معدود واللا محدود » ، وقد نشر فى المانيا عام الهام عن الكائن الأعظم : « اللا معدود واللا محدود » ، وقد نشر فى المانيا عام وهما من مؤلفات ١٥٩١ سـ ١٥٩١ ، ولكنهما لم ينشرا الا فى أواخر القرن التاسع عشر .

ومن مؤلفات تلك الفترة كتاب « التماثيل الثلاثون » الــذى اكمل به شرحه لديانة الهرامزة أو العارفين بالله أو الغنوصيين ، ، فهو قد بــدا « بالظلال الثلاثين » في كتابه « ظلال المثل » أيام باريس الأولى ، ثم كتب وهو في انجلترا « الاختام الثلاثون » ، وكتب في المانيا « الحلقات الثلاثون » و « التماثيل الثلاثون » ، كل ذلك لتوضيح تجلى الــذات الالهية في كل كائنات الوجــود .

ثم تغيرت الأحوال في جامعة ويتنبرج ، غيمد ان كان يسيطر عليها اساتذة مشايعون الساتذة مشايعون للمصلح الديني مارتن لوثر ، سيطر عليها اساتذة مشايعون للمصلح الديني كالفن ، ممن كان جوردانو برونو يرميهم في باريس بالزندقة أو المرطقة ، وهكذا أدرك برونو أنه بلغ نهاية المطاف في جامعة ويتنبرج ، غالقي في الأساتذة « خطبة الوداع » وسافر الي براج في ١٥٨٨ حيث المام

نحو ستة شهور . وكان الأمبراطور رودولف الثانى يجمع فى بلاطه الغلكيين والمنجمين والمستغلين بالكيمياء والسيمياء ويبسط عليهم رعايته ليساعدوه على العثور على حجر الفلاسفة . فوضع جوردانو برونو مؤلفا بعنوان « الرد على الرياضيين » وأهداه للأمبراطور ، وهو كتاب لم يطبع الا فى ١٨٨٩ بين أعمال برونو اللاتينية .

ومن المصادفات الغريبة ان فابريتزيو موردانتى ، مخترع البوصلة فى باريس ، كان يشعل وظيفة « الفلكى الأمبراطورى » فى بالط رودولف الثانى وقت أن كان جوردانو برونو فى براج ، فليس مصادفة اذن أن الأمبراطور منح برونو مكافأة على كتابه ولكنه لم يعينه فى منصب ما .

وبعد ذلك انتقل جوردانو برونو الى هيلمشتاد حيث كانت الجامعة فيها منشأة حديثا . وغيها القى « خطبة العزاء » بهناسبة وهاة منشئها يوليوس دوق برانسويج السذى كان حاكما بروتستانتيا ، هامتدحه مدحا اخذته عليه فيما بعد محكمة التفتيش التى حاكمته فى روما وأدانته ، مثلما أخذت عليه المتداحه لاليزابيث ملكة انجلترا البروتستانتية بعبارات مثل « اليزابيث الالهية » ، ومثل تمجيده لهنرى الثالث ملك فرنسا المتعاطف مع البروتستانت ، ولدوق نافار البروتستانتى الذى أصسبح فيما بعسد هسنرى الرابع ملك فرنسا ( ١٥٨٩ ـ ١٦١٠ ) ، وقد كان هنرى الثالث وهنرى الرابع معاديين للحلف الكاثوليكى المقدس السذى كان يعاون أسبانيا فى صراعها الضارى مع انجلترا للسيادة على البحار والمحيطات والعالم الجديد والقديم ،

لقد كانت تهمة العمالة للدول البروتستانتية فى تلك الأيام اشبه شىء فى العالم الكاثوليكى بتهمة « الخيانة الوطنية » فى العصر الحديث ، تهمـة تجر على صاحبها عقوبة الاعدام ، أما طريقة الاعدام ، فبسيف الجـلاد أو بالشنق أو بالحرق أو بالمقصلة الخ . . فهذه كانت مسألة تفصيلية يحددها اختلاف العصور .

وانتقل جوردانو برونو نحو منتصف ١٥٩٠ الى فرانكفورت حيث طبع بعض الأشعار اللاتينية . ثم قضى شهورا قليلة فى سويسرا ، ثم عاد الى فرانكفورت . وفى سويسرا كتب برونو كنابا اسمه « فى تركيب الخيسال والاشارات والأفكار » ونشره فى فرانكفورت عام ١٥٩١ . والأرجح أن هذه هى الفترة التى كتب فيها برونو كتابه « فى السحر » وكتابه عن « حلقات السلسلة » .

ثم عاد جوردانو برونو الى ايطاليا في اغسطس ١٥٩١ ليواجه سنوات

مديدة من السجن في البندقية ثم محكمة التفتيش والاعدام حرقا في رومه علم ١٦٠٠ .

ولا احد يعرف بالضبط كيف التي جوردانو برونو بيديه الى التهلكة بهذه البساطة وكأنه رجل خلا تماما من كل احساس بالخطر . لعله كان يتوهم وهو حول الأربعين من عمره أن موعد رسالته قد حان وأنه عائد الى موطنه للتبشير بدينه الجديد ، لقد كان طوال طوافه بفرنسا وانجلترا والمانيا يحلم بتأسيس دين عالمي يزيل حزازات التعصب بين البشر ويضع حددا للمذابح والحروب الدينية ، وكان هذا الدين العالمي عنده هو احياء الديانة المصرية القديمة في مرحلة عناقها مع الفيثاغورية والافلاطونية والافلاطونيسة الحديثة ، وهي ديانة « هرميز المثلث العظمات » ، ديانة ( العارفين بالله ) او المتصوفة من الغنوصيين المؤمنين بحلول الله في الكون وبوحدة الوجسود .

قيل بل كانت له مهمة سياسية موالية لنرنسا بعد ان جلس على عرشها هنرى الرابع البروتستانتي عام ١٥٨٩ وهسزم انصار الحلف الكاثوليكي عام ١٥٩٠ وتأهب لاقتحام باريس .

ايا كان الأمر غالذي حدث هو الآتي :

كان هناك وراق (كتبى) فى البندةية اسمه تشيوتو يعرف جوردانو برونو منذ التقى به فى سوق الكتاب فى مدينة غرانكفورت . وكان يتردد على هذا الوراق زبون اسمه زوان موتشينجو ، كان ينتمى لأسرة نبيلة عريقة فى البندةية ، وكان يشترى بعض كتب برونو من هذا الوراق . واعرب موتشينجو عن رغبته فى استضافة جوردانو برونو ليتعلم منه « اسرار الذاكرة » . وحمل الوراق هذه الدعوة الى برونو فى فرانكفورت فقبلها ، وبالفعل وصل الى البندةية ونزل ضيفا على موتشينجو . ولكن برونو لم ينزل ضيفا على موتشينجو الا بعد شمهور من عودته الى ايطاليا ، وقد اقام ثلاثة شمهور فى بادوا قبل انتقاله الى البندةية فى مارس ١٥٩٢ . وحين انتقال الى البندةية عاش فى مسكن مستقل فترة ، وكان يتردد على الوراق وعلى المنتديات العلمية قبل انتقاله الى دار موتشينجو . وكل هذا يثبت ان دافع جوردانو برونو الى العودة الى ايطاليا لم يكن مجرد الاستجابة للدعوة التى تلقاها من موتشينجو .

كانت دعوة موتشينجو هي الفخ الذي نصب لجوردانو برونو . فقد كان موتشينجو يكتب التقارير بانتظام لسلطات التفتيش في البندقية بكل

ما يسمعه من جوردانو برونو اثناء اقامته فى داره نحو شمرين و كان برونو يعد كتابا عن «الغنون الحرة السبعة» بنشاط محموم بغية طبعه فى فرانكفورت واهدائه الى البابا كليمنت الثامن عسى أن يكون بداية طيبة لاسترضاء البابا ويبدو أن برونو قد بدأ يشتبه فى نوايا مضيفه فأعد العدة للسفر الى فرانكفورت ، ولكن موتشينجو منعه بالقوة من مغادرة داره بأن حبسه فى احدى غرف الدار ، ومنها نقل الى سجن محكمة التفتيش فى البندقية فى المدى غرف الدار ، وبقى فى السجن ثمانى سنوات حتى اعدامه .

وبعد أن غرغت محكمة التفتيش في البندقية من استجواب جوردانو برونو تراجع عن كل ما كان يدعو اليه وأعلن توبته وطلب الرحمة من المحكمة ، وبموجب القانون كان لابد من عرض قضيته على محكمة التفتيش في روما حيث مركز البابوية ،

وطالت المحاكمة . وفى ١٥٩٩ لخص قس جزويتى مشهور يدعى روبرتو بيللارمين نقاط الزندقة فى كتابات جوردانو برونو فى ثمانى قضايا ، وطلب الى برونو أن يتراجع عنها فأبدى استعداده لذلك . ولكنه بعد ذلك سحب كل تراجعاته واصر على أنه ليس فى كتاباته ولا فى أقواله أى شىء ينطوى على الزندقة ، واتهم كهنة الفاتيكان باساءة تأويل آرائه . فصدر عليسه الحكم بالكفر ، وسلمته الكنيسة للسلطات المدنية لاعدامه ، فأحرق حيسا فى ميدان كامبو دى فيورى فى ١٧ فبراير ١٦٠٠ .

• • •



## عاشق الله

□ هناك طريقتان يمكن أن نعرف بهما لمساذا أعدم جوردانو برونو بتهمة الكفر أو الزندقة : احداهما أن ننظر في أعماله لنعسرف ماذا قال . . والأخرى أن ندرس ملف قضيته لنعرف التهم الموجهة اليه أو الثابتة عليه . وخير من هذه وتلك أن نلجأ الى الطريقتين معا .

لعل أهم ما قاله جوردانو برونو في مؤلفاته وأهم ما نسب اليه من تهم فكرية هو قوله بنظرية وحدة الوجود أو نظرية الحلول ، أي حلول الله في الكون أو العالم المادي والروحاني . وهذه النظرية تنتهي في النهاية الى اعتبار الانسان هو « الميكروكوزم » أي « العالم الأصغر » ، واعتبار « الميكروكوزم » أو « العالم الأكبر » . وقد عبر المتصوفة العرب عن ذلك بقولهم عن الانسان :

#### « وتحسب انك جسرم صسفير وفيك التقى العسالم الأكبسر »

وحين كان الحلاج يقول: «ما فى الجبة غير الله » ، انها كان يعبر عن الفلسفة الصوفية القائلة بان الله لا وجود له خارج الكون ، فها الروح الأعظم المتجلى فى الكون وكل ما يحتويه .

وقد جرى العرف على اعتبار نظرية الحلول ووحدة الوجود خسارج الطار الفكر الدينى القويم الذى يقوم على أن الله يتجاوز الكون وليس متوحدا معه ، فهو سابق للكون في الوجود وهو العلة الأولى في كينونة الكون بمعنى أنه خالق العالم وهو لامتناه في الزمان وفي المكان وفي الصفات بينما الكون متناه في الزمان والمكان والصفات ، وهكذا دواليك . وحين تخلى المتصوفة العرب عن نظرية « التجاوز » الذى يفترض بطبيعة الحال ازدواج الله والعالم ، والروح والمسادة . الخ . وقالوا بنظرية « الحلول » أو « وحدة الوجود » لاقوا من العنف في العالم الاسلامي ما لاقاه جوردانو برونو في العالم المسيحي، ومن لم ينته منهم نهاية حزينة عاش حياته مطاردا من السلطات الدينيسية والدنيسوية .

وبوجه عام نستطيع ان نرد بدايات وحدة الوجود او الحلول الى غلسفة الملوطين والافلاطونية الحديثة التى كانت ذاتها تطويرا للفيشاغورية والافلاطونية ، وهما فى ذاتهما تطوير لاساسيات المثالية فى الديانة المصرية القديمة التى تعلمها اليونان من المصريين وغلسفوها وحولوها الى مقسولات تخضع للمنطق والجدلية .

وازدواجية المثل ( جهيع مثال ) والظلال في الملاطون التوى منها في السوع الملوطين ، الذي يقول أن الله هو بمثابة نافورة النور في المركز الذي يعشى ضياؤه الأبصار ، وكلما ابتعدت دوائر الوجود والموجودات عن المركز النوراني خامر الظلام النور أكثر فأكثر حتى نصل الى دائرة العالم المادي حيث كثافة المادة تكاد تحول دون ابصار نور الذات الالهية .

وبالرياضة الصوفية أو بالتأمل يقترب الحكماء من نافورة الضـــياء ويحاولون التوحد مع الذات الالهية . وهؤلاء هم العارفون بالله . هــذا ما وصلت اليه مدرسة الاسكندرية في تلك القرون الرهيبة التي فصلت ما بين وثنية القدماء والتوحيد المسيحى .

وقد حاول بعض فقهاء المسيحية الأوائل أن يوفقوا بين الأفلاطونيسة والأفلاطونية الحديثة من جهة وبين العقيدة المسيحية من جهة أخرى . فقد كانت الصفوة المثقفة تنظر الى المسيحية على أنها دين الموت والحياة الأخرى ولا تليق الا بالعبيد والبسطاء والمعذبين في الأرض ، وعلى أنها ديانة معادية للثقافة والحضارة والفكر والفنون والآداب وكل نشاط دنيوى . . فاتجهت الصفوة المثقفة الى ابتكار عقائد توفق بين الأخلاق المسيحية وثقافة القدماء، وكان أهم هذه العقائد الرواقية والأفلاطونية المسيحية والفنوصية أو مذهب العارفين بالله .

والمشكلة في مذهب الحلول ، وفي الاعتقاد بأن الله ليس خارج الكون ولكن داخله وملازم له ، هي أنه ينتهي بالاعتقاد بالوهية الانسان بالفعل أو بالقوة (أي بالامكان) ، وبالوهية الكون ، وهو ما مكن برونو من أن يتحدث عن « الله (أو) الطبيعة » . وهو يسمى الله « روح الأرواح » و « حياة الحيوات » و « جوهر الجواهر » ، ولكنه يرفض مبدأ الخلق من العدم ، ويذهب الى أن الذات الالهية تتجلى بذاتها في الكون وكائناته ، أو كما يقول في « عشاء أربعاء الرماد » : « ونحن نقرر المبدأ القائل بعدم البحث عن الالوهية بعيدا عنا . لاننا تلاكها بالقرب منا ، بل نملكها في داخلنا » . وهو في « الكائن الاعظم : اللامعدود واللا محدود » يذكرنا بأن هرميز المثلث العظمات وصف الانسان بأنه « المعجزة الكبرى » ، ولأن أصل الانسسان الهي نفي

استطاعته أن يعود الها كما كان ، وهذا جوهر الروح الفاوستية التي تفشت في عصر الرنيسانس فلم يقف الأمر عند استرداد كرامة الانسان ومجد الانسان ، بل تجاوز ذلك الى تأله الانسان ، وكان هذا الموضوع من اهم الموضوعات التي تناولها أدب الرنيسانس تناولا مأسويا .

كان جوردانو برونو يلقب نفسه في محاوراته باسم « فيلوتيو » أو « تيوفيلو » بمعنى « عاشق الله » . وهذا يدل على انه لم يكن ينظر الى نفسه على انه ملحد ، بل كان مثل عامة المتصوفة يحاول ان يصل الى ذات الله أو يتواصل معها « بالعشق الالهى » كما يقول المتصوفة . وحين شرح في « عشماء اربعاء الرماد » نظرية كوبرنيك في دوران الأرض والأفسلاك ، أضاف اليها من عنده شيئين لم يردا في كوبرنيك وهما أولا ان الأفلاك تدور بقوة الحب الالهى . وثانيا أن الكون لانهائى في الزمان والمكان وليس محدودا كما جاء في فلسفة أرسطو أو فلك بطليموس الجغرافي أو في تصور فقهماء الدين المسيحى الكاثوليكي في ذلك الزمان : فالأرض عند برونو ليست مركز الكون ولكنها في ركن مهمل منه ، وروح الله هي التي تدفع الأجرام السماوية في حركتها الدائبة والكون اللانهائي أجدر بعظمة الله من الكون المحدود . وقد كانت الكنيسة واللعرف العام والعلم المتوارث عن القدماء قبل كوبرنيك تقول كلها بان الأرض ثابتة في مركز الكون وبان الشمس هي التي تدور حول الأرض ، وكانت تحكم بالكفر على من يقول غير ذلك .

أما مصطلحات الصوفية ، مثل « العشق الالهى » ، فقد بدأت تعرف بين المثقفين الأوربيين منذ أن ترجم فيتشينو « تواسيع » أو « تاسوعات » أفلوطين ، ونصوص « هرميز المثلث العظمات » قبل برونو بنحو قسرن ونصف قرن ، وقد عرفت المسيحية الكاثوليكية مبدأ « الحب الالهى » ولكنه كان شيئا مختلفا عن « العشق الالهى » ، لأن « الحب الالهى » هو حب الله للبشر ( « هكذا أحب الله العالم ، ، الخ » ) أما « العشق الالهى » فهو عشق البشر لله كما نعرف من كتابات الصوفية وأشعارهم .

لهذا نجد أن جوردانو برونو ببناء فلسفته على الهرمزية أو الغنوصية كان يفكر خارج الاطار المسيحى التقليدى ، وقيل انه يوم احراقه عرض عليه الصليب ليقبله ، على عادة الكاثوليك اذا حضرتهم الوفاة ، فأشاح عنسه بوجهه . لقد تحولت العقيدة المسيحية في وجدانه الى مجموعة من الرموز الفلسفية التي لا تتمشى مع الفكر الديني التقليدي .

قال برونو لمحكمة التفتيش في البندقية ان الكون لا نهائي لأن القوم الالهية التي خلقته لا نهائية ، واللا محدود لا يخلق وكما قال فيثاغورس

الأرض كوكب كالقمر ، وبقية الكواكب والعوالم الأخرى نجوم بلا عسدد . وفى هذا الكون اللانهائى عناية الهية تجعل كل شىء يحيا ويتحرك ، وهسذه الطبيعة الكونية ظل للالوهية أو لله الذى لا يمكن ادراكه أو تفسيره .

أما صفات الالوهية فهو يتفق فيها مع فقهاء الدين وأقطاب الفلاسفة ، وهي القوة والحكمة والخير ، وهذه الصفات مرادفة للذهن والعقل والحب . وهذه تقابل في اللاهوت « الآب والابن والروح القدس » ، كما يقول جوردانو برونو ، فالحكمة هي بنت الذهن ، وهي ما يسميه فقهاء اللاهوت « الكلمة » ويسميه الفلاسفة « العقل » ، أما « الحب » فهو مرادف لما كان القدماء يسمونه « روح العالم » .

. ويقرر جوردانو برونو المام محكمة التفتيش في البندقية ان رايه في « الآب » أو « الذهن » يتمشى مسع المذهب السكاثوليكي ، وأن رايه في « الروح القدس » أو « روح العالم » أو « الحب » يتفق مع آراء الكثيرين من فلاسفة الافلوطينية المسيحية ، ولكن المشكلة عنده هي أنه لا يستطيع أن يقتنع تماما بما يقوله اللاهوت المسيحي من أن « الابن » أو « الكلمة » تجسد في اللحم أو في شخص انساني ، وهو لهذا يفضل العودة الى الديانة المصرية الهرمزية فيما يتصل بتصورها « لابن الله » ، وهسذه عند برونو لا تمثل الارهاصات الأولى للديانة المسيحية كما كان يقول علماء اللاهوت ولاكتانس ، بل تمثل الديانة الصادقة .

وقد شهد أحد السجناء مع جـوردانو برونو انه سمعه يقـول ان الصليب في حقيقته رمز مقدس عند قدماء المصريين ، وان الصليب الذي صلب عليه المسيح شيء مغاير الصليب الذي نراه على المذبح في الكنائس ، فهذا الذي نراه هو في حقيقته الصليب المنحوت او المنقوش على صدر الربة ايزيس في مصر القديمة ، ولكن المسيحيين « سرقوه » من المصريين .. » ايزيس في مصر القديمة ، ولكن المسيحيين « سرقوه » من المصريين .. » وحين سألت محكمة التفتيش جوردانو برونو في ذلك أيد هذا القــول ، وقال : « أظن أني قرأت في مارسيليو فيتشينو أن فضيلة هذه العــلامة وقداستها ( يقصد الصليب ) اقدم بكثير من زمن تجسد المسيح ، وانها كانت معروفة في زمن ازدهار الديانة المصرية نحو زمن موسى ، وان هــذه العلامة كانت تربط على صدر سرابيس ( أوزيريس أبيس ) » .

وقد كان جوردانو برونو صادقا فيما ذكر لأن هذا الكلام وارد بالفعل في كتاب فيتشينو « مقارنة الحياة بالسماء » . غير أن فيتشينو لم يقل أن المسيحيين « سرقوا » علامة الصليب من قدماء المصريين وانما قال أن الصليب المصرى القديم كان بمثابة تنبؤ بمجىء المسيح .

والصليب المصرى القديم الذى يتحدث عنه جوردانو برونو هو علامة « العنخ » أو « مفتاح الحياة » كما يسمونه ، ونحن الآن لا نجد موضعا للتكفير في هذا الكلام وانما نجد فيه مجرد سوء ادب من جوردانو برونو ، أو ربما حماسة في غير موضعها ، فنحن لا نقول ان المسيحيين « سرقوا » علامة الصليب من علامة « العنخ » أو « مفتاح الحياة » ، وانما نقول ان علامة « الصليب » تطورت من علامة « العنخ » ، على الأقل في مصر ، كما اثبت علماء الآثار بما بقى من نقوش وصور باقية من القرون الأولى لدخول المسيحية في مصر ،

فمن يزور المتحف القبطى يرى من آثار مصر المسيحية ، على الأقل خلال القرون الأربعة الأولى بعد الميلاد ، ان المصريين حين اعتنقوا الدين المسيحى لم يعرفوا فى بادىء الأمر الصليب برسمه المسيحى المعروف الآن ، وانمسا كان صليبهم هو علامة العنخ او مفتاح الحياة كما نرى فى النقوش والصسور المحفوظة فى المتحف القبطى ، ودرجة درجة وضعوا الصليب المألوف داخسل راس العنخ ، اى داخل « الخية » العليا ، ثم درجة درجة رسموا الصليب المألوف حول اضلاع العنخ ، واخيرا اختفى العنخ تماما وحلت محله صسورة الصليب المألوف .

فجمود الكنيسة الكاثوليكية فى ذلك العصر وخوفها من كل جديد جعلها اذن تجرم هذه الحقيقة الثابتة فى تاريخ الاديان ، وهى أن المصريين قدسوا العنخ أو مفتاح الحياة قبل أن يقدسوا الصليب بعد دخولهم المسيحية فيما يسمى العصر القبطى ، وأن الصليب ، على الأقل فى مصر صدورة متن العنخ أو مفتاح الحياة .

وبالمثل فان جمود الكنيسة في ذلك العصر وخوفها من كل جديد هو الذي دفعها اذن لتحريم نظرية كوبرنيك في دوران الأرض وكواكب المجموعة الشمسية حول محورها وحول الشمس ، ومنبعد كوبرنيك توانين كبلر (١٦٠١ الشمسية حول محورها وحول الشمس بيضاوية (١٦٠٩) وليست دائرية وان مربع زمن دوران الكواكب يتناسب مع مكعب المحسور الأكبر للمدار (١٦١٩) ، وقوانين جاليليو (١٦٠١ – ١٦٤٢) في الأجسام الساقطة وفي الحركة وفي القصور الذاتي ، واثباته لقوانين كوبرنيك « الكافرة » في اثبات دوران الأرض والمجموعة الشمسية حول الشمس (١٦٣٢) ، وقد كانت الكنيسة تكتفي في معارفها الفلكية بنصوص سفر التكوين وغيره في الكتاب المقدس وبعلم الفلك كما ورثته عن ارسطو وعن بطليموس الجغرافي .

كل هذه القوانين والنظريات الفلكية التى اصبحت فى العالم الحبيث من بديهيات العلم كانت فى مخاص ولادة الحضارة الحديثة من حضارة العصور الوسطى تهما بالكفر تزج باصحابها فى غياهب السحون وتنتهى بهم الى الاعدام بعد الحرمان الكنسى . وقد ظلت نظرية كوبرنيك فى الفلك مجرد معادلات رياضية استغلقت على رجال الدين حتى فجر جوردانو برونو مغزاها اولا بشرح معنى هذه المعادلات ثم بما استخرجه منها من نظريات بلانهائية الكون وبأن وراء عالمنا الفلكى عوالم وعوالم بلا عدد ولا حدود ، بما زعزع الاعتقاد الدينى فى اوربا بأن الأرض هى مركز الكون وبأن الانسان هو القصد من الخليقة ،

بل ان جوردانو برونو ذهب فى تخريجاته الى ان هناك عوالم ماهولة غير عالمنا ، وان الكون اللانهائى يتصف بالالوهية لان « روح العالم » التى تحسرك كل شىء وتنبت كل شىء وتجدد كل شىء وترقى كل شىء ليست الا « الروح القدس » او روح الله الحالة فى كل موجودات الوجود ، الله والعالم عند جوردانو برونو هوية واحدة بعلة وحدة الوجود او ما يسسميه الفلاسنة « المونزم » •

وهنا يدخل جوردانو برونو دائرة المحظورات لانه ينتهى الى القسول بالوهية الانسان ، ذلك القول الذى اودى بكثيرين من المتصوفة الى التهلكة ، وهو الذى جعل الحلاج يقول : « لو ان ذرة من قلبى سقطت على الجحيم لاطفاته ، ولو ان ذرة من قلبى سقطت على الجنة لانارتها » . والوهية الانسان ليست الوهية بالفعل ولكن الوهية بالقوة ، أى بالامكان ، بحسب درجة قربه او بعده من الفيض النوراني النابع من نافورة الضياء الالهى . وبغية الحكماء ينبغى ان تكون تكثيف هذا الفيض النوراني في انفسهم حتى يقتربوا من التوحد مع ذات الله .

هذا التوحد لا يتم « بالذكر » ولكن « بالتذكر » او باسترجاع ذكريات وجودنا النوراني الكامل قبل أن نبعد عن مركز الضياء ، وهذا معنى دراسات جوردانو برونو العديدة في « غن التذكر » ، وهي دراسات خامرها السكثير من دراسة « السحر » » « السحر الطبيعي » لا سحر السحرة والمشعوذين والسحر عند جوردانو برونو هو السيطرة على الكون بغض مغاليق السكون وتسخير الطبيعة باستكناة اسرار الطبيعة ، المعرغة أو الحكمة هي السحر الأبيض ، وهو للخير ، اما سحر السحرة فهو السحر الاسود ، وهو للشر .

اما وقد ضاع ملف قضية جوردانو برونو علم يبق امامنا الا « موجز محاكمة جوردانو برونو » الذى وجده الكاردينال انجلو مركاتى عام ١٩٤٢

في الأرشيف الخاص بالبابا بيوس التاسع ( البابا من ١٨٤٦ الى ١٨٧٨ ) ، ومما جاء في هذا الموجز أن برونو أدين لقوله في كتاباته أن لانهائية الله ( في الأزلية والأبدية والطبيعة ) تتضمن لانهائية الكون ، وبسبب آرائه في طريقة خلق روح الانسان ، ولقوله بدوران الأرض ، ولقوله أن النجسوم ملائكة ، ولقوله بأن في الأرض روحا حساسة وعاقلة ، ولقوله بأن في الكون عوالم متعددة .

وفي شهادة رجل يدعى جاسبار شوبيو كان حاضرا اثناء اعدام برونو، ولعله سمع الاتهام والحكم يتلى امامه ، ان برونو ادين لانه قال ان في الكون عوالم بلا عدد ، وان السحر شيء نافع ومشروع ، وان « الروح القدس » هو « روح العالم » ، وان موسى كان ساحرا يصنع المعجزات بسحره وان سحره غلب سحر سحرة فرعون لانه كان اكفا منهم ، وان المسيح كان ساحرا ، ونحن لا نعرف ان كانت هذه القائمة تمثل التهم التي لفقتها له محكمة التفتيش في روما أم أنها من صلب اقراراته التي رفض في النهاية أن يسحبها أو يتراجع عنها ، وعلى كل فالقضية كلها يحوطها الغموض لأن « الموجز » يذكر رأى برونو في أن الصليب مصرى في المنشئة استنادا الى اقوال احسد للنجناء الذين سمعوا برونو يقول هذا الكلام ، وهذا معناه أن محكمات التفتيش كانت تبنى، أحسكامها على الدليسيل النقيلي أو على شهادة الجواسيس ،

ولكن اذا جاز لنا ان نبنى على ما نعرفه عن محاكمة جوردانو برونو في البندقية ، فقد كانت التهمتان الرئيسيتان الموجهتان الى برونو هما: انه اولا كان يريد ان يؤسس دينا عالميا جديدا يضع حدا للتعصب والتقاتل الدينى بين البشر ، وانه ثانيا كان على صلة بهنرى الرابع ملك نافار البروتستانتى الذى تحول الى الكاثوليكية ليصبح ملك فرنسا ، وانه كان يأمل منه أن يقوم باصلاح الكنيسة وبأن يجعله « كابيتانو » ، أى يجعله « رئيسا » .

نقد ذكر الكتبى تشيوتو ان رئيس دير الكرمل الذى كان يقيم نيه برونو اثناء إقامته فى فرانكفورت ابلغه « ان برونو كان دائما مشمعولا بالمكتابة وبالأحلام والتنبؤات بأشياء جديدة ، وانه كان يقول إنه يعرف أكثر مما كان يعرفه حواريو المسيح ، وأن فى استطاعته لو اراد أن يجعل كل العمام يتبع دينا واحدا » .

اما تقرير مضيفه موتشينجو في ١٢ مايو ١٥٩٢ الذي ابلغ عنه سلطات البندقية فقد ورد فيه أن برونو قال له:

« ان المنهج الذي تستخدمه الكنيسة اليوم ليس المنهج الذي استخدمه الرسل ، لأن الرسل حولوا عقيدة الناس بالوعظ وبالقدوة الحسنة في حياتهم . اما الآن فكل من اراد أن يخرج على الكاثوليكية فلابد له من تحمل القصاص والآلام ، فالكنيسة الآنتستعمل العنف في الاقناع ولا تستعمل الحبة والعالم لا يمكن أن يستمر على هذا النحو ، فليس فيه سوى الجهل ولا صلاح في أي مذهب ديني ، كذلك قال أن العقيدة الكاثوليكية أحب الى نفسه من أية عقيدة أخرى ، ولكن هذه العقيدة بحاجة أيضا الى اصلاح كبير ، فهي فاسدة في وضعها الحالى ، ولكن العالم سوف يشهد عما قريب اصلاحا شاملا ، فمن المحال استمرار هذا الفساد ، وهو يعلق آمالا كبارا على ملك نافار (هنرى الرابع) ، ولهذا فهو ينوى الاسراع بنشر كتبه لكى ينال ملك نافار (هنرى الرابع) ، ولهذا فهو يدب أن يصبح كابيتانو (أي رئيسا) وان فقره لن يدوم لأنه سوف ينعم بثروات الغير » .

ومن المحتمل أن يكون برونو قد قال لمضيفه جوهر هذا الكلام ولسكن مضيفه بنى عليه تخريجاته الشخصية ، فمن المستبعد أن يكون برونو من المغلة بحيث يصرح بأنه سينهب أموال الآخرين حين يصبح « كابيتانو » . وعلى كل فقد أنكر جوردانو برونو أنه يعرف هنرى الرابع أو التقى به أو بأحد وزرائه ، ولكنه نفى عنه « الزندقة البروتستانتية » ونسسبها الى ضرورات الحكم في أن يساير معتقدات شعبه من أهل نافار ، أما عن المنافع الخاصة التى كان يرجوها فقد ذكر برونو أنها لا تتجاوز أن يتيح له هنسرى الرابع ما اتاحه له هنرى الثالث من التدريس في الجامعة والقاء المحاضرات العسامة .

ولا يسع اى دارس لسيرة جوردانو برونو الا أن يحس بأن الخلفيسة السياسية كانت هي العامل الفاصل في نهاينه التراجيدية أكثر من الخلافات الفكرية والفلسفية ، فقد كانت الكنيسة الكاثوليكية في أيامه تعيش في ذعر من تصاعد أعمال العنف ضد الكاثوليك في الدول البروتستانتية ومن تفسيخ سلطان الكنيسة « الجامعة » وازدهار الكنائس القومية بازدهار الروح القومية في كل مكان .

• • •

#### العارف بالله

🗖 « سوف يأتي زمان يستبين فيه أن تمجيد المصريين للذات الالهية بنقوى الفكر وبالمواظبة على الشعائر قد ضاع هباء منثورا ، فسوف تصبح عبادتهم المقدسة بلا جدوى ٠٠ وسوف تفادر الآلهة الأرض وتعسود الى السماء . ولسوف تهجر الآلهة مصر . . هذه الأرض التي كانت في المساضي وطن الدين سوف تحرم من آلهتها وتعيش في عوز . سوف يملأ الأجسانب هذه البلاد . ولن يقف الأمر عند حد اهمال الشعائر الدينية ، ولكن سيحدث ما هو أنكى ٠٠ وهو أن يفرض على الناس بقوة القوانين المزعومة وتحت رهبة العقوبات أن يحجم الجميع عن أعمال التقوى وعن عبادة الآله\_\_\_ة ، وعندئذ سيوف تغطى هذه الأرض المقدسية ، موطن المعابد والمحاريب ٠٠ بالقبور وبجثث الموتى ٠ آه يا مصر ٠٠ يا مصر ٠٠ لن يبقى من ديانتك الا الأساطير ، لأن بنيك لن يصدقوا مستقبلا معتقداتك . لن يبقى فيك الا كلمات منقوشة على الحجر لتتحدث عن أعمالك التقية . سيأتي القوقازي أو الهندي أو غيرهما من جيرانك المتبربرين ويستوطنون في مصر . هيا انظروا! ان الالوهية تصعد الى السماء ، وهي تتخلى عن الناس فيموتون جميعا . وحين تخلو مصر من الآلهة ومن الناس سلوف تصبح مجرد صحراء جرداء ٠

« وفيم البكاء يا اسكليب ؟ لسوف تتعرض مصر لاشياء اشد بشساعة من هذا . . فسوف تلوثها جرائم اخطر وانكى ، فهى حتى اليوم لا تزال اقدس مكان . وهى تتفانى فى حب الآلهة ، وهى فى الأرض البلد الأوحد الذى اختارته الآلهة موطنا لها لقاء تفانيها فى حبها ، وهى التى علمت البشر القداسة والتقوى ، مصر هذه سوف تصبح مضرب المثل فى ابشع الوان القسوة وعندئذ لن يجد الناس أن للحياة قيمة تستحق الاعجاب أو الاحترام ، فهذا (الكل) ، وهو الخير ، خير ما يرى فى الماضى وفى الحاضر وفى المستقبل . . سوف يتهدده الضياع ، وسوف يعتبره الناس عبئا تقيلهم عليهم ، ومن بعد ذلك سوف يزدرون هذا الكون فى كليته . وهو الابداع الالهى الذى لا نظير له . . ولن يحملوا أى حب لهذا البناء المجيد . . لهذه الخليقة المغطيمة المؤلفة من أشكال مختلفة بلا نهاية ، هى ارادة الله الذى يسبغ نعمه على كل ما خلق دون أن يغار من خليقته التى اجتمعت فى كل

واحد يقوم على الاختلاف المنسجم وعلى كل ما نراه جديرا بالاحترام والحب والثناء . عندئذ سوف يفضل الناس الظلام على النور ويؤثرون الموت على الحياة ، ولن يرمع المحد بصره صوب السماء . عندئذ سوف يعتبر الفاضل مجنونا والسافل عاقلا ، وسوف يظن المنهوس شبجاعا ويعد اخطر المجرمين رجلا صالحا ، عندئذ سوف يسخر الناس من الروح وكل ما يتصل بها من معتقدات بخلود الروح بحكم طبيعتها أو بقدرة الروح على اكتسساب الخلود كما علمتك . سوف يظن الناس كل هذا مجرد هراء ، وصدقنى حين أقول لك أن الايمان بدين العقل سوف يعد جريمة عظمى في نظر القانون ، وسوف يستجد نظام جديد للعدالة وتسن لها قوانين جديدة ، ولن يتحدث أحد في شيء مقدس أو قائم على التقوى أو خليق بالسسماء أو بالآلهة التي تسكن السماء ، ولن يصدق أحد بوجود الروح .

« وسوف تنفصل الآلهة عن بنى البشر . ويا بئس هذا الانفصال . ولن يبقى الا ملائكة الشر وهم اصل الشقاء الذين سوف يختلطون بالنساس ويدفعونهم قسرا الى الاسراف فى كل اجتراء على الاجرام . . في ورطونهم فى الحروب وفى اللصوصية وفى أعمال الغش وفى كل ما هو مناف لطبيعة الروح . عندئذ سوف يختل ميزان الأرض ويصبح البحر مهلكة للملاحين وتأفل أكثر النجوم . وتتوقف النجوم عن مسارها فى الساماء . وسسوف يسكت الناس كل صوت الهى فيصمت . وسوف تذوى خيرات الأرض وتفقد التربة خصبها ويثقل الهواء بركود دامس .

« هذه سوف تكون شيخوخة العالم : ضياع الدين ، والفسوضى ، واضطراب كل الخيرات ، وحين يقع كل ذلك ، . اى اسكليب ، . ايتهسسا الكلمة الكاملة . . فان المولى والأب ، الاله الاتوى ، الاله الواحد الخالق بعد أن يتدبر هذه الفعال وهذه الجرائم الاختيسارية ، سوف يعمل بارادته الالهية على سد السبيل الى الرذائل والى الفساد الشامل وعلى تصسحيح كل هذه الأخطاء ، بأن يمحق كل الشرور اما باغراقها في طوفان واما باحراقها بالنار واما بتدميرها بالأوبئة التى ينشرها فى كل مكان ، عندئذ سسوف يعيد العالم الى بهائه الأول ، حتى يعود العالم كما كان جديرا بالاحتسرام والاعجاب ، وحتى يمجد الناس الله خالق هذا الكون العظيم ومجدده ، وعندئذ يعيش الناس فى تسبيح دائم وبركات لا تنقطع ، هكذا سيكون الميلاد وعندئذ يعيش الناس فى تجديد كل الخيرات ، واعادة قدسية جادة للطبيعة الحديد للعالم متمثلا فى تجديد كل الخيرات ، واعادة قدسية جادة للطبيعة أو « الكامة الكاملة » ، عن ترجمة فرانسس بيتس لترجمة فيتشينو فى ١٤٦٣ لنصوص « هرميز المثلث العظمات » بعنوان « بيماندر » والمنشورة علم ١٤٧١ .

هذه كانت فكرة العارفين بالله في مدرسة الاسكندرية عن نهسساية مصر القديمة وعن نهاية العالم بصفة عامة ، وهي شبيهة بفكرة اديان التوحيد عن قيام الساعة . والنصوص الباقية من كتاب الهرامزة المقدس تنتمى الى القرون الأولى القليلة بعد الميلاد . وهي القرون العصيبة التي عاصرت ذلك الصراع الرهيب بين الوثنية والتوحيد في العالم القديم ، ولذا فان نصوص العارفين بالله تحمل آثارا من تعدد الآلهة . وهي بمثابة زواج بين الديانة المصرية القديمة والديانة اليونانية القديمة ، ولكن على مستوى فلسسسفة الصفوة ولاهوتها وليس على مستوى بسطاء الناس .

هذه هي « الديانة المصرية » التي دعا جوردانو برونو الى احلالها محل الديانة المسيحية في أواخر القرن السادس عشر ، فاستنزل على نفسه غضب الكنيسة وانتهى امره الى المحرقة بعد أن عدل عن توبته عن هذه الزندقة .

وقد خفف من وثنية ديانة هرميز أو ديانة العارفين بالله أن الآلهـة تحولت فيها الى بشر من أشباه الانبياء والرسل . وأكثر المحساورات فيها تدور بين هرميز المثلث العظمات وأسكليب وتوت أو تحوت وهامون . . الذى يبدو أنه بقية من أمون وأيزيس وحوريس وموموس . . الخ . هؤلاء يلتقون في معبد من المعابد المصرية التي لا يدخلها الا الحكماء ويدور بينهم الحسوار حول الله والعالم والانسان . . وحول الروح والمسادة . . الخ . . وهناك « العقل » يتحدث الى هرميز قائلا أن الكون كله انعكاس في « العقسل » . . قال « العقل » لهرميز المثلث العظمات :

«تأمل الكون من خلالى وأنظر الى بهائه . . أنظر الى تدرج السموات السبع والى نظامها ، تر كل شيء مهتلئا بالنصور . . وانظر الى الأرض مستقرة وسط ( الكل ) ، وهى المرضع التى تغذى كل مخلوقات الأرض . ( الكل ) مفعم بالروح . وكل الكائنات في حركة . من خلق هذه الأشياء . . انه الاله الواجد . . لأن الله واحد . وأنت ترى أن العالم دائما واحد . الشمس واحدة والقمر واحد والنشاط الالهي واحد . وكذلك فأن الله واحد . وبما أن كل شيء حي والحياة واحدة فأن الله دون شك واحد ، وكل شيء يخلق بفعل ، والموت ليس تدميرا للعناصر المجتمعة في الجسم ، ولكنه مجرد تفكيك لاتحادها . وهذا التغيير يسمى الموت لأن الجسم ينحل ، ولكنى أعلن عليك ، أيها العزيز هرميز ، أن الكائنات التي تتحلل على هذا النحو لا تنتهي ولكن تتحول .

«كل ما هو موجود موجود فى الله . . لا بمعنى أنه موضوع فى موضع ، لأن الكائنات ليست موضوعة على هذا النحو فى ملكة التمثيل اللاتجسيدى . ولتحكم بهذا من تجربتك الخاصة : مر روحك أن تنطلق الى الهند أو أن تعبر المحيط . . ولسوف يحدث هذا فى لمح البصر . مرها أن تطير الى السحاء ولن تحتاج روحك الى أجنحة لتفعل ذلك ، ولن يعوقها شيء عن ذلك . ولو شئت أن تخترق قبة الكون وتتأمل ما وراءها — أن كان وراءها شيء سن ذلك .

«تأمل مدى ما تملك من قوة ومدى ما تملك من سرعة ، وقس على هذا تصورك لله ، فهو الكل في الكل : هو كل ما هو موجود ، وهو يحتوى داخل ذاته ، كما يحتوى الفكر . . على العالم وعلى ذاته وعلى (الكل) ، وبناء عليه فلن تستطيع ان تفهم الله الا اذا جعلت من نفسك كفئا لله ، فلن يدرك النظير الا النظير ، اجعل ذاتك تتعاظم بلا حدود ، وحرر ذاتك بوثبسة من الجسد ، ارفع ذاتك فوق كل زمان وكن سرمديا ، وعندئذ سوف تفهم الله ، اعتقد بأنه لا شيء يستحيل عليك ، وتصور ذاتك خالدا وقادرا على نهم كل شيء ، كل الفنون وكل العلوم وطبيعة كل كائن حي ، اصحد اعلى من أعلى عليين ، وأنزل اسفل من أسفل سافلين ، امتص في داخل نفسك كل أحاسيس كافة المخلوقات ، النار والماء والجفاف والرطوبة ، متصورا كل أحاسيس كافة المخلوقات ، النار والماء والجفاف والرطوبة ، متصورا وانك في كل مكان : على الأرض وفي البحر وفي السماء ، وأنك لم تولد بعد . وانك لا تزال في رحم أمك ، وأنك يافع وشيخ ، وانك ميت وفيما بعد الموت ، فلو استطعت أن تضم داخل فكرك دفعة واحدة كل الاشسياء والأزمنة والأمكنة والماهيات والصفات والكميات ، امكنك أن تفهم الله .

« غلا تقل اذن ان الله غير مرئى ٠٠ لا تقل ذلك غليس هناك ما هو اشد ظهورا من الله ٠ فهو قد خلق كل شيء حتى يمكنك أن ترى هذا السكل من خلال الكائنات ٠ فهذه قدرة الله المعجزة ٠ أن يظهر نفسه من خلال جميع الكائنات ٠ فليس في الوجود شيء غير مرئى ٠ حتى الكائنات غير الجسدانية ظاهرة الوجود ٠ العقل يظهر نفسه بالتفكير والله يظهر ذاته بالخلق » ٠ ( « نصوص هرميز المثلث العظمات » ) ٠

من السهل غلينا بعد قراءة هذا النص وامثاله فى النصوص الهرمزية أن نفهم سبب انزعاج اديان التوحيد من هذه الديانة المصرية القديمة التى قد تلتقى بأديان التوحيد فى قولها أن الله واحد وأنه ليس كمثله شيء وأنه يظهر أو يتجلى فى خليقته (الكون من العالم من الانسان من النح) ، ولكنها تختلف عن أديان التوحيد من حيث أنها تقول أن فكر الحكماء العارفين بالله

يمكن أن يستوعب الذات الالهية بقدرات الانسان اللانهائية في الفكر والمعرفة والتوحيد مع ذات الله بالتأله .

وهذا فى حقيقته لا يخرج عن كونه التعبير الفلسفى عن الشخصية الفاوستية المتهثلة فى تأله الانسان ومحاولته بالرياضة الروحية أو العقلية أن يتوحد مع ذات الله ، وهى شخصية كانت شائعة بين الأوربيين ربما الى حد النهطية فى عصر الرئيسانس ، وربما كانت فى مجملها متمثلة فى حضارة العصر الحديث منذ حركة الرئيسانس حتى اليوم .

ولا شك أن أديان التوحيد متفقة على أن الله خلق الانسان على صورته وأن روح الانسان قبس من روح الله ، ولكنها لا تتطاول الى حدد الزعم بأن الجزء يمكن أن يستوعب الكل أو أن يكافئه أو يضاهيه أو أن يطابقه في الهوية ولو بالامكان .

وبمنطق العارفين بالله نقرا قول هرميز في « نصوص الغنوصيين » :

« وبناء عليه ، أى اسكليب ، الانسان هو ( المعجزة الكبرى ) ، وهو كائن خليق بالاحترام والتكريم ، لانه يرقى الى شخصية اله وكأنه بالفعل الله ، وهو يألف معاشرة الجن لانه يعلم أن أصله وأصلهم وأحد ، وهو يحتقر ذلك الجانب من طبيعته المحدودة ببشريته لانه يطمع فى الوهية جانبه الآخر .

« والانسان يتحد بالآلهة بموجب ما فيه من جانب الهى وهو عقله . أما كل المخلوقات الآخرى فهى مرتبطة بالانسان بموجب المخطط السماوى وهو يربطها به بعرى الحب . وهذا الاتحاد الذي يقسوم بين الآلهة والبشر ليس مفتوحا لكل الناس ، وانما هو مقصور على أولئك الذين يتمتعون بملكة العقل . . وبهذا يكون الانسان هو الوحيد بين المخلوقات المزدوجة الطبيعة ، فجزء منه يشبه الله ، والجزء الآخر مكون من العناصر » .

وجوهر هذا الكلام أن مدرسة العارفين بالله كانت تؤمن بنسوع من الارستقراطية الروحية حيث معرفة الله والاتحاد بالله مقصوران على الحكماء أو الصغوة المثقفة ، أما الجهال والطبقات الدنيا الناقصة في العقسل فهي عاجزة عن معرفة الله . وهذا ما جعل الغنوصية أو الهرمزية دين السادة والمثقفين ، يتعالى على المسيحية المنافسة أيام نشأتها بوصفها دين الرعاع وبسطاء العقول . وهذا طبيعى في أية ديانة فلسفية نابعة من الأغلاطونية الحديثة . وتعتهد على نظرية الفيض الالهى النابع من نافورة الضسياء

فى قلب الوجود او عتله لينير الكون وكائناته بالنور الداخلى ، بما يجعل نصيب الصحفوة من القبس الالهى اضحاف اضعاف نصيب بسلطاء الناس .

كذلك نستطيع أن نفهم انزعاج الكنيسة من نظرية برونو القسائلة بلانهائية الكون أو العالم ، لأن اللانهائية صفة لا تطلق في أديان التوحيد الا على الله ، ولأن خلق الله للعالم يجعل الكون حادثا لا قديما ويجعل الكون محدودا في الزمان والمكان ، وما كان محدودا له بداية ونهاية . فالقول بلانهائية العالم هو المرادف عند برونو لما كان يعرف عند بعض فلاسفة العرب «بقدم العالم» وهو رأى الدهريين ، وهو ينقض وصف أرسطو واتباعه لله بأنه « المعلة الأولى » . . و « المحرك الأول » . فالخلق اذن عند برونو ليس فعلا حدث في زمن ما داخل مكان ما ولكنه حالة أزلية أبدية ولا متناهية في المكان ، وتفسيره عند برونو هو وحدة الوجود أو وحدة الله والعالم .

الله عنده نور العالم ، والعالم عنده ظل النور ، او النور الذى تخامره درجات من الظلمة بمقدار ما يبتعد عن نافورة الضياء وفقا لتاسوعات الملوطين .

هذه هى الحرب العوان التى اعلنها جوردانو برونو على ارسطو والارسطاطاليسية ، وعلى اساتذة جامعة اكسفورد والسوربون وعلى علماء اللاهوت من المدرسة الاسكولائية ، اتباع ارسطو ، ومند كتابه الأول « ظلال المثل » أو « ظلال الانكار » ( ١٥٨٢ ) كان واضحا أن برونو كان يبحث عن « المثل » الانملاطونية و «الذكريات» الانملاطونية التى يولد بها الانسان ويقضى حياته محاولا استرجاع حقائق حياته التى كان يعيش بها في عالم المثل مولده ، أى قبل أن يدخل عالم الظلال .

كان واضحا منذ الكتاب الأول أن جوردانو برونو الذى استتر تحت اسم شخصية « فيلوثيوس » ، أى « عاشق الله » انمسا كان يطسرح التفسير الأفلاطونى للوجود وللحياة ، فى مواجهة شخصية « لوجيفسر » ، أى « حامل المنطق » . . وهذا ليس الا أرسطو أبو المنطق ، وحوارهما يدور مع « هرميز » ( تحوت ) معلم الحكمة لجماعة « العارفين بالله » . ونفس الأمر بالنسبة لكتابه الثانى « نشيد الساحرة كيركيه » .

وفى كتب جوردانو برونو التى أصدرها فى انجلترا وأهمها: « طرد الوحشى المنتصر » (١٥٨٤) ، و « عشاء أربعاء الرماد » (١٥٨٤) ، يتفجر تمجيد

برونو لديانة قدماء المصريين من جهة ، وتتفجر دعوة برونو لفلسفة الحلول أو وحدة الوجود من جهة أخرى .

ففى كتاب «طرد الوحش المنتصر » يبحث برونو امر حرب العقائد الدينية والأوضاع الاجتماعية والسياسية وعلاقة الفرد بالدولة . ويقلون ان الناس في حاجة الى الدين لكى يسلس قيادها ، والعاقل من يقبل عادات البلد الذى يقيم فيه . . ولكن في الوقت نفسه لابد من التسامح ومن حرية التعبير . والوحش المنتصر عند برونو هو ارسطو وعبيده من اساتذة المنطق الصورى وفقهاء اللاهوت المسيحى الذين جمدوا الفكر الدينى المسيحى بعقلانية المعلم الأول وبتعاليمه . والجل عنده هو العودة الى الديانة المصرية القسديمة .

وفي هذه المحاورات يحمل برونو حملة شعواء على التعصب الدينى والحروب الدينية ، ولاسيما ضراوة الكاثوليك في اضطهاد البروتستانت ، وضراوة البروتستانت في اضطهاد الكاثوليك . . وهو يدامع عن مبدا الدولة القومية . . واستقلالها عن سلطان الكنيسة الرومانية الجامعة . . بمسايوحي بأن مجاز « طرد الوحش المنتصر » كان يتضمن أيضا عند برونو طرد البابوات الماسدين ومن ظاهرهم من ملوك اسبانيا المتعصبين الذين خلطوا الحماس للكاثوليك بالحماس للتوسع الامبريالي .

وقد حاول جوردانو برونو في محاورات « طرد الوحش المنتصر » أن يدعو الى مقاييس جديدة في الأخلاق الاجتماعية لاصلاح حال المجتمع ، فالهدف من القانون عنده ليس البحث عن الحقيقة المطلقة ولكن تحقيق الخير العام لجميع المواطنين ، والقانون عنده سند النظام وضمان خير المجموع ، وهو يرى احياء الفضائل الرومانية القديمة كروح الخدمة العامة واهمال الفضائل غير النافعة كالعفة مثلا ، والقيم الحقيقية عنده مرتبطة بنفعها الاجتماعي ، والفضائل الخاصة تأتى في المقام الثاني ، اما الفضائل التي تخدم الجماعة فهي تستحق التكريم وبها يخلد الانسان ، ومن هنا فبرونو يرى أن طلب المجد ليس رذيلة كما يقول الدين ، بل فضيلة محققة ، وبالمسل فان هروب المثنين والرهبان من خدمة المجتمع ومن آلام الدنيا واعتكافهم في برج عاجى لجرد البحث أو التأمل أمر عقيم ،

وكتاب « عشاء اربعاء الرماد » (١٥٨٤) يحمل هذا الاسم الغريب لأن أربعاء الرماد هو في الطقوس الكاثوليكية اللاتينية بداية الصيام في اليوم التالى لعيد الكرنفال مباشرة . وعيد الكرنفال هو عيد البهجاء الجماعية

وانطلاق الحواس والسكر والرقص الجماعى والموسيقى والغناء ومواكب الزهور والاقنعة وكل ما نسميه « المسخرة » أو « الماسكيرا » وفيه تباح الموبقات وافراح الحياة باعتبار أن الحياة لحظة قصيرة يجب اهتبالها . ويليه « أربعاء الرماد » الذى يذكر الناس بالموت ( « من الرماد والى الرماد تعود » ) ، ويبدأ الصوم والتفكير في الموت تكفيرا عن حب الحياة ، وما أبعد الفرق بين عشاء الصائمين وعشاء الكرنفال .

في « عشاء اربعاء الرماد » يهاجم برونو ارسطو ومدرسته ويشرح نظريته في لانهائية الكون ، هذا من جهة ، ومن جهة أخرى نجده يهاجم دعاة الفهم الحرفي للكتاب المقدس الذين يعلمون الناس أن الشمس هي التي تدور حول الأرض وليس العكس كما جاء في كتاب كوبرنيك في علم الفلك ، قالت محكمة التفتيش لجوردانو برونو : فليكن كما تقول أن الأرض تدور حول الشمس وأن الكون لا متناه في الزمان وفي المكان ، ولكن ماذا نفعل بما قاله « سفر التكوين » عن خلق العالم ؟ .

وكان رد برونو في كل كتبه أن الاعتقاد بوحدة الوجود ، أي وحدة الله والكون ، أو بحلول الله في الكون ، وبوحدة المادة والصورة ، أي وحدة المادة والشكل ، هي الاجابة على هذا السؤال . كان رد برونو في كل كتبه هو الوهية الكون وبأن الله كائن في الكون ، لا بمعنى الحلول المكانى ، ولكن بمعنى الفيض الذاتى ، فعلاقته بالعالم المادي هي علاقة النسور المثالي بالظلال التي نسميها المادة .

ووجد جوردانو برونو أن غهم الدين القائم على ازدواجية الله والكون ، والروح والمسادة ، ازدواجية مطلقة غهم خاطىء . ولذا لجأ الى احياء ديانة مصر القديمة أيام العارفين بالله حيث التواصل مستمر بين الله والعسالم وحيث كان يمكن للانسان أن يخرج من دائرة الظل ويقترب من المثل النورانية حتى يتحد بنافورة الضياء .

هذا الاعتقاد في امكان التواصل بين الطبيعة وما وراء الطبيعة ملا عالم جوردانو برونو بالمثل والأرواح والجان ، وجعل في غلسفته الدينية مكانا عظيما للسحر ليمكن الانسان من الارتقاء بالسيطرة على ظلال العالم المادى . وكان يسمى هذا « السحر الطبيعى » وليس سحر السحرة . وهو عنده مرادف للسيطرة على الطبيعة باكتشاف توانينها . . فكان هذا أيضام اورده موارد التهلكة في محاكم التفتيش .

جـــائىيـليـو GALILEO ۱٦٤٢ - ١٥٦٤



#### ثورة المفلك

☐ كانوا ثلاثة وكلهم رياضيون وفلكيون هم الذين وضعوا اساس علم الفلك الحديث وانقذوا الانسانية من خرافات القدماء حول تكوين الكون القريب فيما يسمى بالمجموعة الشمسية .

وكان أولهم بولنديا هو كوبرنيك (١٧٣ – ١٥٤٣) الذى اكتشف الحركة المزدوجة للكواكب حول نفسها وحول الشمس . وكان ثانيهم ايطاليا ، وهو جاليليو (١٥٦٤ – ١٦٤٢) الذى أكتشف قانون تذبذب الأجسام وقانون الاجسام الساقطة ووضع أسس قانون القصور الذاتي واكتشف البقيع الشمسية وقوانين المد والجزر واكتشف بعض التوابع غير المعروفة للقدماء واخترع التليسكوب والميكروسكوب وقضى حياته يدافع عن نظرية كوبرنيك في دوران الأرض حول الشمس ولقى في ذلك عنتا شديدا أمام محاكم التفتيش . أما الثالث فكان المانيا وهو كبلر (١٥٧١ – ١٦٣٠) الذي اكتشف أن مدارات الكواكب حول الشمس بيضاوية ووضع بدايات قانون الجاذبية الذي بني نيوتن عليه أهم نظرياته .

وأوسع هؤلاء الثلاثة شهرة هو جاليليو بسبب كفاحه المديد العنيد لمسا يسمى التوفيق بين العلم والدين ، وهو فى حقيقنه كفاح مرير ليجعل الكنيسة الكاثوليكية تقبل نظريات العلم الحديث ومنهج العلم الحديث ، وقد خسر جاليليو معركته أثناء حياته ولكن جهاده توج بعد وفاته بتفتح الكنيسة درجة درجة للعلم الحديث فى نظرياته ومنهجه ،

وقد ولد جاليليو جاليلى فى بيزا فى ١٥ فبراير ١٥٦٤ لأب يدعى فنشنتزيو جاليلى كان يعمل موسيقيا ولكنه جمع بين الفن والنجارة بسبب قلة موارده من الفن ن وكان اصلا من فلورنسا وينتمى الى عائلة مرموقة ، فكان منهم الوزير فى القرن الرابع عشر وكان منهم الطبيب الشهير فى القرن الخامس عشر ، ولا تزال قبورهم هناك فى كنيسة سانتا كروتشى ، حيث مثوى

جاليليو نفسه . وكان الأب بارعا فى العزف على العود ضليعا فى نظريات الموسيقى وفى الرياضيات وفى الآداب اليونانية واللاتينية ، ولكنه كان محافظا فى الموسيقى ، فكان يعادى البوليفونية (تعدد الأصوات) والتجديد الموسيقى الواردين من البندقية ويدعو للعودة الى الميلودية ، وله فى هذا مؤلفسات .

وكان جاليليو هو الأبن الاكبر على سنة أبناء آخرين ، منهم ابن وبنتان اختفى ذكرهم تماما ، أما الباقون ، وهم فرجيتا وليفيا وميكلانجلو فقد كان لهم دور هام في حياة جاليليو ، وقد عاشمت أسرة فنشنتزيو جاليلي في بيزا حتى عام ١٥٧٤ ثم انتقلت الى فلورنسا ، ودخل جاليليو في صباه ديرا حيث تعسلم مبادىء المنطق ولكنه لم يستمر ، بل التحق في ١٥٨١ ، أى وهو في السادسة عشرة من عمره ، بجامعة بيزا بقسم « الفنون الحرة » بوصفه طالب طب بتوجيه من أبيه ، ولكنه لم يبدد أى اهتمام بدراسسة الطب ، ثم عاد الى فلورنسا في ١٥٨٥ دون اتمام دراسته ولم يحصل من الجامعة على درجة علمية في الطب أو في غير الطب .

وقد بدأ جاليليو يدرس مبادىء الرياضيات سرا دون علم أبيه عام ١٥٨٣ ، وكان معلمه صديقا للأسرة اسمه أوستيليو ريتشى ، وسطعت موهبة جاليليو في الرياضيات الى درجة أذهلت معلمه ريتشى ، فاستأذن ريتشى أباه في أن يواصل تعليمه فوافق الأب مشترطا ألا يجور ذلك على دراسية الطب التى اختارها الأب لابنه لأنها مهنة مجزية .

ولعل أهم ما أخذه جاليليو عن ريتشى أن ريتشى كان يعلم الرياضيات بعقلية مهندس ، أي على أساس أن مبادىء الرياضيات قابلة للتطبيق العملى وكان تدريس الرياضيات مهملا في جامعة بيزا كما كان تعليم الفيزياء مهملا فيها ، ولذا احتاج جاليليو الى أستاذ آخر من فلورنسا ليعلمه الفيزياء ، وهو الاستاذ بوناميكو ، ولكن مشكلة بوناميكو أنه كان يتبع مدرسة أرسطو التقليدية ، مدرسة المسائين ، وكانت ملتزمة بالفيزياء الارسطاطاليسية ، وكان له كتاب فيها اسمه « في الحركة » في عشرة أبواب نشر في ١٥٨٤ وتأثر به جاليليو الشماب كما تأثر بمحاضراته في جامعة بيزا ، ويظهر ذلك في كتابات شحبابه ، ولم تكن الفيزياء الأرسطاطاليسية مثل الفيزياء اليوم ، بل كانت خليطا من الميتافيزيقا والتجربة العملية أو نوعا من علم الكون المستخدم في تفسير ظواهر محددة أو قوانين مادية محددة .

اما ريتشى مكان على العكس من ذلك يدعو جاليليو الى التخلى عن هذه الفيزياء الارسطاطاليسية القديمة والى الاتجاه الى الفيزياء « الباريسية » ، وبالمعل نجح ريتشى في التأثير على جاليليو .

وفى ١٥٨٣ اكتثمف جاليليو نظرية تساوى الزمن فى ذبذبات البندول ، والمتداول أنه وصل الى نتائجه من ملاحظة الحركة البندولية لمصباح معلق فى كاتدرائية بيزا . كذلك طبق جاليليو نظرية التساوى الزمنى فى الذبابات الصغيرة على ضربات النبض وعلى ضربات القلب . وهذا نموذج من اهتمامه الدائم بأن يجد تطبيقات عملية لنظريانه الرياضية .

وفى ١٥٨٥ عاد جاليليو الى غلورنسا واقام فى اسرته اربع سسنوات لا يعمل شيئا الا الالتهام الثقافي للآداب والعلوم . واقبل على السكلاسيكيات غدرس غرجيل وهوراس واوغيد وسنيكا . وفي هذه الفترة تداخل الشسعر والعلم في وجدانه حتى انه قدم لاكاديمية غلورنسا بحثا في ١٥٨٨ عنسوانه «دروس في شسكل جحيم دانتي ومكانه وحجمه » ، وبذلك حول « جحيم » دانتي الى مجموعة من المشكلات الرياضية .

وفى ١٥٨٦ اخترع جاليليو الميزان الهيدروستاتيكي لتحديد الوزن النوعي للأجسام ، وكتب في ذلك بحثا اسمه « الميزان » نشر بعد موته. وفي ١٥٨٦ حتب جاليليو كتابا عن مركز الثقل في الأجسام ولم ينشره الاعام ١٦٣٨ .

وكان جاليليو طوال هـذه الفترة يرتزق من تدريس الرياضيات فى فلورنسا ، وكان ينقصه الاستقرار المادى فبحث عن منصب للتدريس الجامعى فجرب جامعة بولونيا ولكنها فضلت عليه استاذا آخر ، غير انه عين أخيرا فى كرسى الرياضيات بجامعة بيزا بمرتب ضئيل هو ، ٦ اسكودى سنويا ، بينما كان أستاذ الطب يتقاضى ٢٠٠٠ أسكودى سنويا .

وقضى جاليليو فى بيزا ثلاث سنوات استاذا للرياضيات كان خلالها يعلم هندسة اقليدس وغلك بطليموس القائمين على أن الأرض هى مركز السكون . كان يعلم الهندسة التقليدية والفلك التقليدي بين ١٥٨٩ و ١٥٩٢ ، بحيث لا يستطيع احد أن يجزم أذا كان جاليليو فى هذه المرحلة مؤمنا بهما أم أنه كان يفعل ذلك من باب « أكل العيش » . وفى رأى الاستاذ كويريه أن غترة جامعة بيزا كانت بداية قبول جاليليو لثورة كوبرنيك فى علم الفلك وبداية الديناميكا الجديدة التى وضع جاليليو أساسها ، غلما انتقل جاليليو الى جامعة بادوا شاع عنه أنه كان يعلم غلك بطليموس علنا ويدافع سرا عن غلك كوبرنيك .

وفى ١٥٩١ مات أبوه ، فكان على جاليليو أن يعول أسرته الكبيرة المكونة من أمه والخوته والخواته . وانتهى عقده مع جامعة بيزا فساعده

أحد رعاته من النبلاء على التعاقد فى ديسمبر ١٥٩٢ مع جامعة بادوا لشعل كرسى الرياضيات لمدة اربع سنوات قابلة للمد سنتين اخريين بموافقة دوق البندقية ، فقد كانت جامعة بادوا تابعة للبندقية ، غير أن مرتبه ظل ضئيلا ( ١٨٠ فلورين سنويا ) ، فلم يخفف هذا من ضنكه المالى .

وبدأ اعراض جاليليو عن نظرية أرسطو فى الحركة ، وهى أن الحركة نتيجة لتأثير الفلاف الذى تتحرك فيه الأشياء كقوة الماء والهواء ، منذ فترة تدريس جاليليو فى جامعة بيزا ، كذلك اعرض جاليليو عن نظرية «الدافع» التى كانت شائعة فى جامعة باريس ، وأعرض عن الرياضيات الفيثاغورية ورياضيات الأفلطونية الحديثة التى كانت تقرأ فى الأرقام خصائص ميتافيزيقية معينة وتربط ربطا سحريا بين الأرقام وبين بعض ظواهر الطبيعة .

وظهر اتجاه جاليليو الى ربط الرياضيات بالتطبيقات العملية . بل ظهر اعراضه عن الرياضة البحتة جملة وهى الرياضة الافلاطونية ، فقد كان علم الرياضيات عند أفلاطون علما نظريا صرفا لا عسلاقة له بالواقع ، علما مثاليا يمثل الحقائق العليا السكاملة المجردة ، حتى لقد كتب افلاطون على باب الأكاديمية التى اسسها خارج أثينا شسعار : « لا يدخلها الا الرياضيون » . ومنذ فترة بيزا أيضا اتجه جاليليو الى تكامل المعرفة فكان يكتب عن الشاعر الايطالى الملحمى تاسو وعن الشاعر الايطالى الملحمى اريوسطو كما سبق له أن كتب عن جديم دانتى ، وتجلت فى كتاباته وحدة الثقافة العلمية والثقافة الادبية . وكان يسخر فى كتاباته من علماء البرج العساجى المنفصلين عن الحياة ويتهمهم بالحذلقة ، وقد عبر عن ذلك فى هجائه للأرواب الجامعية وهى رداء العلماء .

وعلى الجملة فقد كان جو جامعة بيزا خانقا لجاليليو ، فلما انتقال الى جامعة بادوا وجد الجو العالمي فيها دافئا بروح الزمالة الحقيقية والأستاذية الصادقة وبحرية البحث العلمى التامة التى ضمنتها حكومة البندقية ، واشتغل جاليليو فى جامعة بادوا ثمانى عشرة سنة وصفها فيما بعد ، عام ١٦٦٠ ، بأنها كانت اجمل سنوات عمره ، وبدأ مرتبه فى بادوا بمبلغ ١٨٠ فلورينا سنويا ، ثم ارتفع فى ١٣٠ فلورينا سنويا ، ثم ارتفع فى ١٣٠ الى ١٠٠ فلورينا سنويا ، ثم ارتفع فى ١٣٠ الى مزمن بسبب فلورين سنويا ، ومع ذلك فقد ظل جاليليو فى ارتباك مالى مزمن بسبب كفالته لأسرته ، فقد جهز أخته فرجينيا للزواج ثم جهز أخته ليفيا أيضا للزواج ، وكان ينفق على أخيه الموسيقى الموهوب المتلاف ميكلانجلو وعلى زواجه وعلى أولاده المكثيرين .

ويبدو أن هذه التبعات العائلية قد جعلت جاليليو يزهد في الزواج أو يخاف من مسئوليات الزواج ومع ذلك نجده قد أنشأ لنفسه اسرة غير شرعية ، فعاشر امرأة من البندقية تدعى مارينا جامبا عشر سنوات ، وانتقلت مارينا اليه في بادوا وأنجبت منه بنتين هما جينيا في ١٦٠٠ وليفيا في ١٦٠١ ثم غلاما هو فنشنتزيو في ١٦٠٦ ولم تكن مارينا تقيم مع جاليليو تحت سقف واحد بل كانت تقيم في منزل مستقل ، ربما مراعاة للتقاليد وربما طلبا للهدوء ، ثم انفصل جاليليو ومارينا عند انتقال جاليليو الى فارنسا عام ١٦٠٠ ، وكان انفصالهما على مودة فترك في كنفها ابنه الصغير فنشنتزيو لتربيته حتى بعد زواجها من أحد معارفه ، أما البنتان فقد أدخلهما جاليليو الدير ، وهو لون من القسوة الفظيعة التي لجأ اليها جاليليو لعلمه بأن بنتيه لا أمل لهما في الزواج من أحد في مثل طبقته الاجتماعية .

وبسبب هذه الضائقة المالية المتصلة التي كان يعيش فيها جاليليو في بادوا كان يستكمل دخله باعطاء دروس خصوصية لطلبة الجسامعة ، فتحول بيته الى ما يشبه النزل أو الفندق ، فكان يقيم فيه نحو عشرين طالبا جاءوا من مختلف أرجاء أوروبا ، بعضهم بسبب شهرة جامعة بادوا وبعضهم بسبب شهرة جاليليو نفسه ، وكان جلهم من أبناء البيوتات .

ووجد جاليليو وهو فى بادوا أن مشكلته الحقيقية هى أنه كان يضيع اكثر وقته على الدروس الخصوصية بدلا من تخصيصه للبحث العلمى أو للنشاط الثقافى ، فقرر أن ينهى علاقته بجامعة بادوا وأن يدخل فى خدمة راع ينفق عليه حبا فى العلموطلبا للمجد ، وبعد مفاوضات دخل بلاط الفراندوق كوسيمو الثانى دى مديتشى أمير توسكانيا الذى كان أحسد طلبته فى بادوا ومن أشد المعجبين به ، وترك له كوسيمو مطلق الحرية فى البحث والتفكير والدعوة لما يعتنقه من نظريات ، وقد ساءت عاقبة هذا الاختيار ولكنه بدا يومئذ لجاليليو أنه أفضل اختيار ممكن ،

وفى غترة التدريس بجامعة بادوا لم يؤلف جاليليو كتبا ذات بال ، ولكنه اكتشف بعض قوانين الميكانيكا الهامة مثل قوانين تزايد سرعة الأجسام الساقطة تزايداً طبيعيا ، والغريب أن جاليليو وضع كتابه المسمى : «رسالة عن الحكرة الأرضية أو عن خريطة الحكون » ، وليس فيه اشارة واحدة إلى كوبرنيك أو اعتراض واحد على تصور بطليموس أن الأرض هي مركز الحكون ، ومع ذلك ففي تلك السنة نفسها كان جاليليو يعلن لأول مرة دفاعه عن فلك كوبرنيك في خطاب بتاريخ ، ٣ مايو ١٥٩٧ الى استاذ للفلسفة بيزا يدعى ماتزوني ، وفي خطاب بتاريخ ؟ اغسطس ١٥٩٧ الى

العلامة كبلر . وكان كبلر استاذا للفلك والرياضيات بجامعة توبنجن بألمانيا، ونشر في ١٥٩٦ كتابه « مقدمة رسائل في شرح سر خريطة السكون بخمسة اشكال هندسية » . ويقول جاليليو في خطسابه لسكبلر انسه اعتنق نظرية كوبرنيك في الفلك لسنوات مضت وبها استطاع تفسير عسديد من ظواهر الطبيعسة .

واذا كان جاليليو باعترافه قد اعتنق نظريات كوبرنيك الفلكية ، على الأقل منذ أوائل التسعينيات من القرن السادس عشر وهو يعمل في جامعة بادوا ، فلا شك أنه كان يتابع في صمت أولا بأول محنة جوردانو برونو أمام محكمة التفتيش في البندقية ثم في روما حتى اعدامه على المحرقة بتهمة الزندقة ، وقد كان من الاتهامات الأساسية التي جرت الكارثة على برونو دعوته لثورة كوبرنيك في الفلك ورفضه نظرية أرسطو وبطليموس في أن الأرض هي مركز الكون وأنها ثابتة تدور حولها الشمس والكواكب السيارة السبعة فيما يسمى السموات السبع .

واذن فالأرجى ان جاليليو ادرك ان ما كان يجرى لجوردانو برونو كان بمثابة انذار لكل علماء عصره . وقد طلب كبلر من جاليليو نشر الادلة التى توصل اليها لاثبات صحة نظرية كوبرنيك ولكن جاليليو لم يستجب ، والأرجح أن الحذر كان وراء تكتم جاليليو العلمى فى هذه الفترة من حياته ، وليس تناقض الشخصية ، كما ذهب بعض مؤرخى الفكر ، فاذا ذكسرنا عبودية جاليليو المالية لأسرته خلال فترة عمله فى جامعة بادوا ، ادركنا سرحرصه الشديد ألا يزج بنفسه فى متاعب تعرضه وتعرض ذويه للتشرد فى هذه الفترة من حياته .

أما صمته التام عن مأساة جسوردانو برونو غالارجح أن سببه أن برونو كان يستخرج من غلك كوبرنيك غلسفة روحانية خارج الاطار المسيحى تصل الى حدود الزندقة الصارخة ، بينما كان جاليليو يعلن دائما أنه صادق الايمان مخلص للكنيسة الكاثوليكية ، وأن قصارى أمله هو أن يكسب رجال الدين ، وعلى رأسهم البابا والكرادلة ، الى صفالعلم والمنهج العلمي .

وكانت أول اشسارة معلنة من جاليليو الى نظرية كوبرنيك فى الفلك عام ١٦٠٤ ، ففى ٣٠ سبتمبر ١٦٠٤ أبلغه راهب يدعى التوبيللى انه راى نجما جديدا فى السماء ، وقد أيد هذه الرؤية عالم فى ميلان يدعى كابرا الذى أبلغ جاليليو أن هذا النجم استمر فى السماء لمدة ١٨ شسمرا وأن حجمسه

تضاءل تدریجیا خلال هذه الفترة ، والقی جالیلیو ثلاث محاضرات فی هدا الموضوع حضرها جمهور کبیر ، وکان رای جالیلیو ان ظهور هذا النجم یثبت بوضوح صحة نظریة کوبرنیك فی الفلك .

وفى اثناء غترة بادوا انشأ جاليليو فى منزله ورشة يصنع غيها الموازين والمقاييس والعدسات والتليسكوبات ويجمع الادوات المغناطيسية . واخترع مسطرة حاسبة كان يسميها « البرجل الهندسى الحربى » ، وقسد شساع استعمالها فى حساب اللوغاريتمات . واخترع مقياسا للحرارة هو فى حقيقته ترمومتر بارومترى لانه يتأثر بالحرارة وبالضغط الجوى . وفى ١٦٠٩ صنع نموذجا لتليسكوبه المشهور . كانت الثورة الثقافية تعنى عند جاليليو التعايش بين العلم والدين لا أكثر من هذا .

وفى ١٦٠٤ كتب جاليليو خطابا الى راهب يدعى باولو ساربى يشرح فيه نظريته حول قانون الأجسام الساقطة ، ملاحظا زيادة سرعة الأجسام الساقطة بنسبة ابتعادها عن نقطة السقوط ، وكانت هذه بداية البحث فى الجاذبية ، ثم نقح نظريته أخيرا بقوله ان زيادة سرعة الأجسام الساقطة مطردة مع بعدها عن « لحظة » السقوط وليس مع بعدها عن « نقطة » السحوط .

وتحتل قوانين الميكانيكا ركنا هاما في أعمال جاليليو ، مقد وجه جاليليو كل اهتمامه لدراسة قوانين الميكانيكا وتدريبها بين ١٦٠٢ و ١٦٠٩ وكان منذ ١٥٩٨ يخصص محاضراته لشرح الظواهر الميكانيكة بدءا بميكانيكا ارسطو التي كانت فرعا من فروع الفيزياء ، ولكنه لم ينشر شيئا في هذا الموضوع في تلك الفترة ، والراجح أن تجاربه وملاحظاته ودراساته في تلك الفترة كانت الخامة التي بني عليها كتابه العظيم الذي صدر في المهادر عوو «حوار العلوم الحديثة »، وربما أيضا نص كتابه «رسالة في الميكانيكا » الذي نشر في باريس عام ١٦٣٨ في ترجمته الفرنسية قبل نشره بالايطالية في ١٦٤٩ بعد وفاة جاليليو .

0 0 0

# (1)

## العاصفة الأولي

□ فى كتاب « الطبيعة » (« الفيزيقا » أو « الفيزياء ») لأرسطو تحدث ارسطو عن الميكانيكا فقسم الحركة الطبيعية الى نوعين : حركة هابطة ، وهذه هى حركة الأرض والماء ، وحركة صاعدة ، وهذه هى حركة الهواء والنار .

اما جاليليو غقال ان الحركة الطبيعية حركة واحدة ، وهى الحركة الهابطة . بمعنى آخر ، كل جسم عند جاليليو له وزن ، وبناء عليه فهو يتجه طبيعيا بحكم وزنه الى مركز الأرض .

فاذا كانت هناك أجسام ذات حركة صاعدة فذلك لأنها تندفيع في مجال ذى وزن نوعى أكبر من وزنها ، وهذا يدفعها الى أعلى كما اكتشف أرشميدس . حتى الهواء والنار ، اذا لم يوجدا في مجال ذى وزن نوعى أكبر من وزنهما ، فان اتجاه حركتهما الطبيعية يكون الى أسفل . وقد تجاوز جاليليو أرشميدس في أن أرشميدس كأن يطبق الرياضيات على الاشاياء الاستاتيكية ، أى وهى في حالة ثبات ، أما جاليليو فكان يطبقها على الاشياء الديناميكية ، أى وهى في حالة حركة .

وبعد أن اكتشف جاليليو قانونه بأن الأجسام الساقطة تزداد سرعتها زيادة مطردة مع ابتعادها عن نقطة السقوط فى المكان ، عدل نظريته وقال أن الأجسام الساقطة تزداد سرعتها زيادة مطردة مع ابتعادها عن لحظة السقوط فى المكان .

وقد كان هناك اجماع بين مؤرخى العلم على أن جاليليو كان أول من اهتدى الى قانون القصور الذاتى ، ولكن مؤرخ الفكر العلمة كويريه حاول اثبات أن صاحب الفضل فى اكتشاف هذا القانون كان ديكارت .

وكانت أهم آلة اخترعها جاليليو هي « التليسكوب » ، وهو المنظار المقرب للأشياء البعيدة بحيث تبدو أكبر حجما وأشد وضوحا مها هي للعين المجردة . وقد سبقه الى هذا الاختراع آخرون بعضهم من صناع عدسات الابصار في هولندا وغيرها . وكان كبلر وجيوفاني باتيستا ديللا بورتا قد

توصلا في ١٥٨٩ و ١٥٠٩ و ١٦٠٤ ، وكانا من المختصين في البصريات ، الى دراسة طبيعة العدسات ، وليكن دراستهما وقفت عند الحد النظرى . كذلك اخترع اسطى نظاراتى هولندى المنظار المقرب وعرضه على بعض الأمراء للأغراض الحربية وليكن لم يحفل به كثيرون وفشل تجاريا . وكان هذا النظاراتى الهولندى لا يعرف شيئا عن نظرية البصريات والعدسيات ، فتجاهله كبلر وديللا بورتا تماسيا . وفي الطيرف المقابل اهتدى كبلر نظريا في ١٦١١ الى نظرية التليسيكوب ، وليكنه لم يصنع منظارا ولا نظيارات .

صنع جاليليو التليسكوب ونسب اختراعه لنفسه وقسدمه لجمهورية البندقية في ٢٥ أغسطس ١٦٠٩ غأثار فيها حماسا عظيما ، وكافأته البندقية بأن عرضت عليه مد عقده في جامعة بادوا مدى الحياة وزيادة مرتبه من ٥٠٠ فلورين الى ١٠٠٠ فلورين سنويا ، وكثرت الحمسلات عليه بسبب اعلانه أنه صاحب هذا الاختراع ، فخاض معساركه مع كبلر وديللا بورتا بسبب هذا الادعاء ولم يسلم من تهجم عشرات من نظارتية أوروبا الذين كانت حرفتهم صناعة العدسات ، ومع ذلك فمن المؤكد أن جاليليو ، سواء أكان المخترع الحقيقي للتليسكوب أم كان أول من صنع تليسكوبا متقنا ،

استعمل جاليليو المنظار في دراسة نجوم السماء بانتظام . وفي يناير الماء اعلن بعض النتائج الهامة . وإحدى هذه النتائج ان سطح القمر شبيه بسطح الأرض وفيه جبال اعلى بكثير من جبال الأرض . كذلك اكتشف جاليليو ان نهر المجرة يبدو «كمجموعة مكدسة من النجوم الصخيرة » كما اكتشف أن كوكب «جوبيتر » (المشترى) له ثلاثة اقمار تابعة له ، ثم اكتشف أن عدد هذه الاتمار اربعة وليس ثلاثة ، وقد اطلق جاليليو عليها اسلم «اقمار مديتشى» أو «كوكبة مديتشى» ، وأرسل الى كوسيمو دى مديتشى الثانى عاهل فلورنسا منظارا مقربا بصفة هدية ووعده بمنظار افضل . وفي آخر يناير ١٦١٠ طبع جاليليو نتائج أبحاثه في كتيب صغير باللاتينية في البندقية ، أردفه في ١٢ مارس ١٦١٠ بكتابه اللاتيني الشهير «رسول النجوم » ، فأهداه كوسيمو الثاني قلادة من ذهب وميدالية .

وفى ٥ يونيو ١٦١٠ ارسل سكرتير كوسيمو الثانى الى جاليليو خطابا يقول غيسه ان الغراندوق كوسيمو قسرر تعيينه الرياضى الأول فى جامعة بيزا وغيلسوف الغراندوق السامى ، مع إعفائه من واجبات التدريس فى جامعة بيزا مع الاقامة فى هذه المدينة بمرتب قدره ١٠٠٠ جنيه سسسنويا

من عملة فلورنسا . ووافق جاليليو على هذا العرض ووقع العقد في ١٠ مايو ١٦١٠ . وكان هذا بالضبط ما يصبو جاليليو اليه ، ان يحصل على منحة تفرغ تمكنه من الانقطاع للبحث العلمى وللتنوير الثقافي ، وقد غضبت سلطات البندقية وبادوا من هذا الانصراف المفاجىء ، ولاسيما بعد كل ما غمسرت به جاليليو من مظاهر التكريم .

وقبيل انتقاله المفاجىء من بادوا الى فلورنسا اكتشف جاليليو بعض البقع الشمسية التى سبق أن تحدث عنها شاعر الرومان الأعظم فرجيل فى ديوانه « اغانى الفلاحين » ( « الجورجيك » ) ، وكذلك اكتشف أن الكوكب ساتورن ( زحل ) ، وهو أبعد الكواكب السيارة ، مكون من ثلاثة نجوم . وبمجرد وصول جاليليو الى فلورنسا اكتشف أن منازل كوكب الزهرة تشبه تماما منازل القمر .

وكان لهذه الإكتشافات رد فعل قوى فى أوروبا كلها بالايجاب والسلب معا ، وادعى عالم اسمه سيمون مير أنه اكتشف توابع جوبيتر قبل جاليليو بأيام ، ومن نقاد جاليليو عالم اسمه سيزار كريمونينى كان زميل لجاليليو فى بادوا ، وقد أدعى أن تليسكوب جاليليو أداة لا تؤدى الى كشوف صحيحة ، وكان أرسطاطاليسيا متمسكا بالنظرية التقليدية وهى أن الكواكب السيارة السبعة ، وهى القمر والزهرة وعطارد والمريخ والمشترى وزحل والشمس فى ظن القدماء ، كلها تدور حول الأرض ، وأن الأرض هى مركز الكون ، ولم يهتم كريمونينى حتى أن ينظر الى السماء بمنظار جاليليو ، ونشر هجومه على جاليليو فى كتاب أصدره فى البندقية عام ١٦١٣ .

وكان اخطر اعتراض هو اعتراض انطونيو ماجينى ، استاذ الرياضيات بجامعة بولونيا ، الذى زعم أن عدسة منظار جاليليو تجعل الرؤية مزدوجة . وكان جاليليو مهتما باقناعه فسافر اليه بمنظاره ، ولكن جمود فكر ماجينى جعله يصر على أن هذه الرؤية المزدوجة تجعل جاليليو يتوهم رؤية أربعة توابع لا وجود لها . غير أن ماجينى بعد طول دراسة للسماء بمنظار جاليليو عاد واقتنع بصحة مشاهدات جاليليو ، فتراجع ماجينى واعتذر اعتذارا

وهو نفس ما سبق أن حدث للأب كلافيوس ، استاذ الرياضيات بجامعة روما ، الذى ظن فى اكتوبر ١٦١٠ أن عدسة منظار جاليليو تؤدى الى الخداع الحسى ، ولكن بعد طول دراسة للسماء بهذا المنظار اقتنسع فى ديسمبر ١٦١٠ بصحة كشف جاليليو لثريا مديتشى .

وبالمثل كان كبلر أولا من المعترضين ، ولكنه تحول الى الاشادة باكتشاف جاليليو فى خطابه اليه المؤرخ ١٩ أبريل ١٦١٠ . ومع ذلك نقسد لام كبلر جاليليو لانه اغفل ذكر من سبقوه فى صناعة المنظار أو فى الاهتسداء الى نظريته ، من أمشال ديللا بورتا وكبلر نفسسه ، وبين ٣٠ أغسطس و ٩ سبتمبر ١٦١٠ عكف كبلر على دراسة السماء بمنظار متتن كان جاليليو قد أرسله الى أمير كولونيا ، وأعلن كبلر تأكده من وجود كوكبسة مديتشى على الاقل ، وأعلن ذلك على الملا فى بحث نشره عام ١٦١١ فى فرانكفورت قال فيه « لقد انتصرت يا جاليليو » .

وكان على جاليليو ان يقنع علماء روما ، فانتقل الى روما فى اول ابريل الله واستقبله عديد من الكرادلة بحفاوة بالغة . ثم استقبله البابا بول الخامس نفسه وسمح له أن ينهض فى حضرته بدلا من الركوع كما كان يقضى البروتوكول ، وكان معه الأمير فرديريكو تشيزى ، مؤسس « اكاديمية لينتشى » للرياضيات والفيزياء والتاريخ الطبيعى وادخل الأمير جاليليو عضوا بالأكاديمية .

وكان للآباء الجزويت في الفاتيكان سطوة عظيمة ، وكانوا من اوسع رجال الدين في ذلك العصر معرفة بالعلوم والرياضيات .

واستقبل الآباء الجزويت جاليليو اولا بحفاوة بالغة ، واعترفوا بوجود ثريا مديتشى حول كوكب جوبيتر بعد دراسة مركزة بالمنظار استغرقت نحو شهرين ، واعلنوا هذا فى احتفال رسمى بحضور جاليليو فى مايو ١٦١١ . ولكن الجزويت كانوا متحفظين بالنسبة لبقية استنتاجات جاليليو .

وكان الجزويت رغم سعة معرفتهم بالرياضيات والعلوم من اشسد الطوائف محافظة على العقيدة الكاثوليكية التتليدية ، وكانوا يخشون ان يزعزع العلم الحديث هذه العقيدة التقليدية . وكان زعيم هؤلاء المحافظين الكاردينال بللارمين رئيس محكمة التفتيش الذي سبق ان رايناه يجرى التحقيق مع جوردانو برونو ويدينه في ١٦٠٠ . وما فتيء بللارمين يبدى المخاوف من النظريات الفلكية الحديثة حتى قرر مجمع الكرادلة في الفاتيكان في ١٦٠ مايو ١٦١١ الاستعلام شرا عما اذا كان اسم جاليليو قد ورد في قضية كريمونيني امام محكمة التفتيش ، ورغم ان كريمونيني كان من اتباع ارسطو فقد اتهم بالزندقة ودافعت عنه جمهورية البندقية حتى بريء ،

وكانت اعتراضات بعض الجزويت من أتباع أرسطو ، مثل الأب كلافيوس ، تقوم على أن وجود جبال في القمر يقلل من كروية القمر الكاملة . فأجاب جاليليو بأن الكروية الكاملة ليست سوى مجرد افتراض تقليدى ، وفى العلم لا ينبغى التعويل الا على ما هو ثابت او قابل للاثبات . كذلك اجاب بأن حواسنا قد تفضى الى الخطأ ، ولكن ليس معنى هذا أن نتخلى عن حواسنا كأدوات للمعرفة ونعتمد على ادوات غيبية أو خفية . المساهدة والتجربة هما اساس المنهج العلمى ، وفضل جاليليو على المنهج العسلمى كبير . وكانت مشكلة جاليليو بين ١٦١٠ و ١٦١٥ هى بنتاه الكبرى فرجينيا والصغرى ليفيا ، فأدخلهما دير سان ماتيو فى نهاية ١٦١٣ ، وكانت الأولى فى سن ١٣ والثانية فى سن ١٢ ، ولذا استحال أن تلبسا الحجاب فورا ، ولكنهما دخلتا عهد الرهبنة فى ١٦١٦ ، ولذا استحال أن تلبسا الحجاب فورا ، ولكنهما دخلتا عهد الرهبنة فى ١٦١١ ، ولانت الكبرى مستسلمة أما الصغرى فى كانت متمردة . وكانت هذه طريقة جاليليو الأنانية فى التخلص من مسئولية الفتاتين حتى يتفرغ للعلم ، فقد كان يائسا من زواج بنتيه غير الشرعيتين من رجلين فى مكانته الاجتماعية .

وبين ١٦١١ و ١٦١٥ تفرغ جاليليو لبحث مشكلة الأجسام الطافيسة ومشكلة البقع الشمسية . وفي هذه الفترة نشر كتابيه «حديث في الاجسام الطافية » (١٦١٢) و « رسائل شمسية » ، وكانت هناك مناظرة ودية في قصر الفراندوق كوسيمو الثاني عام ١٦١١ حول قانون الأجسام الطافية شمارك فيها عدد من العلماء والفلاسفة المدعوين ، ودافع فيها جاليليو عن نظرية أرشميدس ، وانحاز له الكاردينال بربريني الذي غدا فيما بعدد البابا أوربان الثامن ، وفي الطرف الآخر كان هناك عالم ارسطاطاليسي من فلورنسا يدعى ديللا كولوميه يؤيد الكاردينال جونزاجا واتباع أرسطو المعادين لنظرية كوبرنيك .

كان أرسطو ينسب طفو الأجسام على المساء الى أن الأجسام الطاغية يتخللها الهواء لأن الهواء نازع للصعود ، أما أرشميدس ففسر طفو الأجسام بقلة وزنها النوعى عن وزن المساء النوعى ، وانحاز جاليليو لأرشميدس .

أما بالنسبة للبقع الشمسية فقد ثار جدل فظيع حولها بين جاليليسو وفلكى يدعى شاينر ، وكان جاليليو قد أعلن عن وجودها فى مناقشات واحاديثه الخاصة ولكنه لم ينشر عنها شيئا ، فاذا بشاينر يفاجئه بنسبة هذا الاكتشاف الى نفسه ، وكان تفسير شاينر للبقع الشمسية أنها نتيجة لتكدس النجوم أو السدم حول الشمس كطرود النحل وقرر أنها منفصلة عن الشمس ، أما جاليليو فقال أنها أشبه بالسحب والأبخرة منها بالسحم أو النجوم وأنها من مادة حمم سائلة غير منفصلة عن الشمس وأنها من مادة حمم سائلة غير منفصلة عن الشمس وانها مي موجودة على سطحها ، وفسر ما يبدو من دوران البقع حول الشمس بأنه

دليل على أن الشمس نفسها تدور حول محورها ، ووجد في هذا تأييدا جديدا لنظرية كوبرنيك القائلة بأن هناك علاقة بين دوران الشمس حول نفسها ودوران المجموعة الشمسية حول الشمس .

وقد قضى جاليليو عشرين عاما يدعو لنظرية كوبرنيك عرف فيهسسا مرارة الهزيمة في ١٦٣٢ ثم المثول امام محكمة التفتيش والسجن في ١٦٣٣ وكان جاليليو يعرف النتائج الخطيرة المترتبة على نظرية كوبرنيك في الفلك ، ألا وهي زعزعة العقيدة الدينية ، ولكنه في الوقت نفسه كان يدرك خطورة الكنيسة لو وقفت حائلا في طريق العلم الحديث ، لذا فقد قامت دعوته على أن نظرية كوبرنيك لا تتعارض مع العقيدة الدينية . وكان مهتما باقناع كبار رجال الدين بالكوبرنيكية لكي يحصل على تأييد الكنيسة .

كان يقول ان اقوال الكتاب المقدس فى الفلك صحيحة ، واقوال كوبرنيك صحيحة ، ولم يحاول مثل الفلكى الدنماركى تيكو براهى أن يجرى تنازلات فى العلم للتوفيق بينه وبين الدين ، فرفض جاليليو كل الحلول الوسط لارضاء اصحاب القديم ، ولكنه فى الوقت نفسه رفض كل تصحيح للعقيدة يمكن أن يضع العلم خارج العقيدة .

وكان تفسيره للتناقض بين العلم والدين انه تناقض ظاهرى فقط ناشىء من مشكلة التعبير اللغوى ، فالعلم يتعامل مع حقائق الطبيعة والسكتاب المقدس يستخدم لغة تقرب حقائق الطبيعة من افهام عامة الناس ، وهذا التعبير المجازى التقريبي لا يغير حقيقة الطبيعة ولا يغير قوانينها الحقيقيسة لأن الطبيعة أو الخليقة هي « الفعل » الالهي ، ولغة العلم واضحة ودقيقة لا مجال فيها للفموض والتأويلات ، أما اللغة المألوغة فهي مرنة وغير محددة، الألفاظ فيها قد تحمل أكثر من معنى ، وكان جاليليو يفضل الكتابة بالإيطالية من دون اللاتينية لينشر المعرفة العلمية على أوسع نطاق ممكن ،

وقد حاول جاليليو ان يشرك معه فى دعوة التنوير العلمى غيره من العلماء ولكنهم أحجموا عن المجسازفة . حتى كبلر كان يرى ان العلمساء لا ينبغى أن يخاطبوا الا العلمساء وأن نظسرية كوبرنيك فى دوران الأرض والكواكب حول الشمس لا يصح تداولها بين عامة الناس . بل لقد حمل كبلر جاليليو مسئولية مصادرة الكنيسة لكتاب كوبرنيك وتحريم قراءته على المؤمنين بعد أن ظلت قراءته مباحة مدى ثمانين سنة ، لأن جاليليو علم الناس ان الأرض ليست مركز الكون وأنها تدور حول محورها وحول الشمس لا أن الشمس تدور حول الأرض .

وقد بدأت متاعب جاليليو التى انتهت بمحاكمته الأولى فى ١٦١٦ عندما التى راهب من الدومنيكان يدعى نيكولو لورينى فى أول ديسمبر ١٦١٦ موعظة فى كنيسة دير سان ماتيو بفلورنسا هاجم فيها جاليليو وعلم الفلك الجسديد الذى وضع كوبرنيك اساسه ، ثم ما لبث هذا الراهب الجاهل ان كتب خطابا لجاليليو معتذرا بأنه لم يقصد مهاجمته شخصيا وانما قصد مهاجمة « راى ايبرنيكو » المتعارض مع نصوص الكتاب المقدس ، وكان جهل هذا الراهب موضوعا لتفكه المثقفين ،

اما الهجوم الثانى فجاء فى ١٦١٤ من راهب دومنيكانى آخر يدعى كانشينى فى خطبة الأحد فى كنيسة سانتا ماريا نوفيللا بفلورنسا ، وفيهسا ندد كاتشينى بعلم الرياضيات « الشيطانى » وبعلم الفلك « الشيطانى » ، واتهم جاليليو بالزندقة لأنه كان يتفحص السماء بمنظاره فى حين أن أنجيل لوقا استنكر فى أهل الجليل الشخوص الى السماء وقت صعود المسيح .

وبعد أسابيع عاد الراهب لورينى الى مهاجمة جاليليو فأرسل الى الحد الكرادلة بالمقر البابوى نسخة من رسالة جاليليو الى راهب عالم يدعى كاستيللى ، واتهم جاليليو باسم كل رهبان دير سان مارك بالمروق عن الدين ونسب اليه قوله « ان الأرض تتحرك بينما السماء ثابنة » وقوله « ان بعض آيات الكتاب المقدس لا تطابق الحقائق العلمية » ، وقوله « انه في مناقشة الظواهر الطبيعية لا ينبغى الرجوع الى الكتاب المقدس الا في آخر الأمر » . وطالب الراهب لورينى الكاردينال باتخاذ اجراء لحماية العقيدة وقمع الفتنة في مهدها .

وهكذا قرر الفاتيكان بناء على هذه الشكوى اجراء تحقيق في سرية تامة ، وكلف كبير أساقفة بيزا ورئيس لجنة التفتيش بها بالحصول « بطريقة ماهرة » على أصل رسالة جاليليو الى كاستيللى بخط جاليليو نفسه وأحال الموضوع الى احد مستثماريه .

وكانت هذه هي العاصفة الأولى .

• • •



### سنوات الصهت

□ تناول التحقيق الرسالة الموجهة من جاليليو الى كاستيللى واتهامات الزندقة الموجهة الى جاليليو ومدرسته ، واسفر بعد محص الرسالة ان الاتهام زوبعة فى منجان .

قال تقرير مستشار الفاتيكان ، الذى كلف بفحص رسالة جاليليو الى كاستيللى ؛ انه لم يجد فى هذه الرسالة الا ثلاث عبارات سيئة التعبير ، منها مثلا قوله ان الكتاب المقدس به كثير من التعبيرات « الخاطئة » لو اخذت بمعناها الحرفى ، غير ذلك نقد شهد التقرير بأن رسالة جاليليو « لم تنحرف عن التعبير الكاثوليكى » .

وكان هناك اتجاه لحفظ الموضوع لولا ان الأب كاتشينى حضر بشخصه الى روما متطوعا للشهادة ضد جاليليو فى ٢٠ مارس ١٦١٥ . واستشهد برجلين احدهما هو الأب خمنيز والآخر هو الأب التاغانتى ، ولكن الرجلين شهدا فى صالح حاليليو . قال التاغانتى : « انا ما سمعت قط السنيور جاليليو يتفوه بأقوال معارضة للكتاب المقدس أو لعقيدتنا الكاثوليكية المقدسة ، غير انى فى النطاقين الفلسفى ، والرياضى ، سمعت السيد المذكور يقول وفقا لمذهب كوبرنيك ان الأرض تدور حول نفسها وانها تتحرك أيضا حول الشمس ، وان الشمس كذلك تدور حول نفسها ولكنها لا تتحرك فى مجال شىء ، كما يتضح من بعض رسائله التى نشرها فى روما بعنوان « البقع الشمسية » والتى أوافقه عليها جملة وتفصيلا » .

وفى ٢٥ نونمبر ١٦١٥ قرئت الشهادتان في جلسة المجلس البابوى وقرر المجلس الا يتخذ اجراءات أخرى سوى دراسة كتاب « البقع الشمسية » ، وعنوانه الحقيقى « رسائل شمسية » ، لمعرفة أبعاد المسكلة .

وفى أوائل ديسمبر ١٦١٥ انتقل جاليليو متطوعا من غلورنسا الى روما ليشرح قضيته بنفسه أمام كرادلة الفاتيكان وأمام البابا . . وأمر كوسيمو دى مديتشى الثانى جيتشياردينى ، سفير توسكانيا فى روما ، أن يخصص له جناحا ممتازا فى السفارة وسكرتيرا وخادما خاصا وبغلة يركبها فى

تنقلاته ، كما كتب الى عدد من الكرادلة يوصيهم خيرا بجاليليو ، كذلك كان لجاليليو معارف عديدون بين الكرادلة المثقفين ، وكان جاليليو عظيم التفاؤل بكسبه قضيته ولكن ما مر اسبوعان حتى صدر قرار المجلس البابوى بتحريم نظرية كوبرنيك ، اما السفير جيتشياردينى غكان منذ البداية شديد التشاؤم لانه كأن اعرف بمراكز القوى المحافظة داخل الفاتيكان ، وقد كتب منسند البداية الى فلورنسا محذرا من مجىء جاليليو الى روما ،

وقد كان الأمر بالفعل اكبر من جاليليو وقضيته: كان فى الكنيسسة حزبان كبيران حزب تقدمى يطاب بتفتح الكنيسسة على العلوم والآداب الحديثة ، وحزب رجعى يخشى أن تزلزل العلوم والآداب الحديثة كيان الكنيسة وتزعزع العقيدة الدينية . وكان بين الفريقين صراع خفى ضار على السلطة داخل الفاتيكان ، ولم تكن شكاوى الراهبين الا مجرد واجهسة لهسذا الصراع .

وكان زعيم المتزمتين الكاردينال بللارمين الذى سبق أن رأينال محقق محكمة التفتيش الذى استجوب جوردانو برونو عام ١٦٠٠ . وكان بللارمين يترصد لجاليليو منذ زيارته السابقة لروما فى ١٦١١ . نعرف هذا من رسالة أرسلها السغير جيتشياردينى فى ٥ ديسمبر ١٦١٥ لأحد الوزراء في ملورنسا . قال جيتشياردينى أن نظريات جاليليو لم ترق لمجمع الكرادلة الى حد أن بللارمين هدد بأنه لو طالت اقامته فى روما غمن المكن مساعلته على أقواله . . وكان السغير غير مرتاح لزيارة جاليليو لروما للدفاع عن نظرياته أو نظريات كوبرنيك ، وقد أثبتت الايام صحة هواجسه ، لأن الكرادلة الجزويت تخلوا عن جاليليو بعد أن بدا ميلهم الى تأييده .

وفى ١٥ مايو ١٦١٥ كتب الكاردينال دينى لصديقه جاليليو: « أنا اعلم أن الكثيرين من الجزويت متفقون معك فى الراى فى السر ولكنهم يسكتون عن الحق فى العلن » . وقد انتهى أمرهم بالانسحاب من هذا الخلاف خوال من أن انتصار نظرية كوبرنيك قد يهدم فلسفة ارسطو ، وهذا ما جعل جاليليو يحمل لهم البغض بعد ١٦١٦ . ولكن غير واضح أن كان تدهور الموقف نتيجة لعدوانية الرهبان الدومنيكان أو نتيجة لصمت الجزويت .

وفى ١٩ فبراير ١٦١٦ قدم المجلس البابوى الى علماء اللاهوت قضيتين للبت فيهما .

« (1) ان الشمس هي مركز الكون وبناء عليه نهي لا تتحرك .

(ب) أن الأرض ليست مركز الكون وأنها ليست ثابتة بل تدور حول نفسها وأن هذا الدوران حركة يومية » .

وفى ٢٤ غبراير اعلن علماء اللاهوت بالاجماع ان القضية الأولى سقيمة وتجافى العقل من الناحية الفلسفية ، وأنها تنطوى على كفر صريح من حيث تعارضها مع الافكار الواردة فى الكتاب المقدس بمعناها الحرفى وكما فهمها آباء الكنيسة وفقهاء الدين ، أما القضية الثانية فهى أيضا خاطئة من الناحية الفلسفية ، أما من الناحية اللاهوتية فهى على الاقل خاطئة من وجهة نظر العقيدة الدينية ، وفى اليوم التالى قرىء هـذا القرار على مجمع الكرادلة فى اجتماعه العسام .

ومن المهم أن نذكر أنه لا القضية الأولى ولا القضية الثانية لهما أى ذكر بالنص الحرفى في كتابات جاليليو أو كوبرنيك ، وأنهما مجرد ترديد لاتهامات كاتشينى ، فجاليليو لم يقل إن الشمس ثابتة لا تتحرك ، ولكن كان واضحا أن ادانة هاتين القضيتين هي ادانة عامة لنظام كوبرنيك الكونى ، وبعد أيام البلغ الأمر البابوى بتحريم نظرية كوبرنيك الى مجلس المسادرة ، ففي مارس ١٦١٦ نشر المجلس قرار الادانة من ثلاث نقاط :

ا ــ سحب كتب كوبرنيك ودييجو دى زوتييجا من التداول حتى يتم «تصحيحها » .

٢ ــ ادانة كتب الأب نوسكاريني وتحريمها على وجه الاطلاق .

٣ ــ عدم ادانة كل الكتب التي تردد هذه النظريات ولكن تحريمها في مجموعها .

ولم يرد فى القرار ذكر لاعمال جاليليو بالذات ولكنها اصبحت ضمنا محرمة ولم يرد فى القسرار ادانة لرسائل جاليليسو الى الاب كاستيللى والكاردينال دينى وكريستين دى لورين زوجة كوسيمو دى مديتشى الثانى باعتبار انها رسائل شخصية رغم انها كانت تنسخ لتقرأ على نطاق واسع كذلك لم تصدر ادانة لكتاب جاليليو « رسائل شمسية » رغم ان المجلس البابوى نظر فى امرها فى جلسة ٢٥ نونمبر ١٦١٥ . والمؤرخون ينسرون هذا التغاضى بعدم رغبة الفاتيكان فى اغضاب ال مديتشى سسادة فلورنسا او ارهاق عالم كبير .

ومع ذلك منى ٢٥ مبراير ١٦١٦ كلف البابا بول الخامس الكاردينال بللارمين باستدعاء جاليليو واخطاره بضرورة التخلى عن النظريات التي ادانها الفاتيكان ، وفي حالة رفضه الانصياع لهذا الاخطار فقد كلف البسابا الكاردينال بللارمين بأن « يحذره » في حضور موثق وشهود أن يكف عن تعليم هذه النظريات المدانة أو أن يحاول اثباتها عمليا ، أي باستخدام التليسكوب .

وفى ٢٦ غبراير ١٦١٦ استدعى بللارمين جاليليو ، وفى حضور القوميسير البابوى طالبه فى محضر بالتخلى عن نظرياته ، ثم امره بعدها مباشرة بالامتناع عن تعلم او تعليم او عرض هذه النظريات شناهة او كتابة « بأية صورة من الصور » . ويقول المحضر ان جاليليو وافق ووعد بالامتناع عن كل ما حرم عليه من افكار ، وبالتالى لم يكن هناك مجال للاشارة الى عقوبة السجن . اذا خالف التحذير .

كان هذا المحضر محضرا خطيرا رغم انه غير موقع ، لانه كان الاساس الذي بنيت عليه محاكمة جاليليو في ١٦٣٣ . وهناك من يقسول بانه محضر ملفق في ١٦٣٣ اثناء المحاكمة وليس المحضر الاصلى المدون في ١٦١٦ ، لأن غيه خروجا على القرار البابوى الذي لا يذكر « التحذير » من تعليم نظريات الفلك الجديدة الا في حالة رغض جاليليو « التخلى » عن هذه النظريات ، ثم ان القرار البابوى لم ترد فيه عبارة « بأية صسورة من الصور » التي يتضح نيها التزيد بقصد التصيد ، ولكن نحص الوثائق بالاشعة نوق البنفسجية قد اثبت الآن أن المحضر مدون على ورق من نفس أوراق تضية ١٦١٦ ، ومع ذلك نهذا لا ينفي أن الكاردينال بللارمين المتخصص في صيد الزنادقة أو سواه سحب المحضر الأصلى في تلك الفترة نفسها ووضع مكانه هذا الحضر الغريب الذي لا يحمل توقيعا بقصد استخدامه مستقبلا كدليل على عصيان جاليليو للأمر البابوى ، والمعنى الحقيتي لقرار البابا هو أن جاليليو لو شاء التمسك بنظرية كوبرنيك نمالكنيسة تنذره أن يحتفظ بأفكاره لنفسه ولا ينشرها بين الناس ، « نمالتحذير » ينصب على حالة واحدة وهي الترويج لنظريات الفلك الجديدة ،

والمفهوم من المحضر ان جاليليو وعد باطاعة امر الكنيسة او البابا غيما يمس تعليم الفلك الجديد لا ان جاليليو تراجع عن معتقداته . ومع ذلك فقد اتخذ اعداء جاليليو من هذا المحضر وسيلة للتشمير به ، فذهبوا يشيعون في كل مكان ان جاليليو تراجع عن كل نظرياته السابقة المام الكاردينال بللارمين لاثبات ضعفه الخلقي أو زيفه العلمي ، حتى اضطر جاليليو ان يحصل على شمادة من الكاردينال بللارمين تبرىء « السنيور جاليليو من التراجع عن

آرائه أو نظرياته أمامنا أو أبام الفير ، في روما أو في غيرها ، في حسدود علمنا » ، وتشهد بأن :

« كل ما حدث هو أنه أبلغ بقرار البسابا الذى أعلنه مجلس التحريم المقدس ، وهو القرار الذى جاء فيه أن النظرية المنسوبة الى كوبرنيك والقائلة بأن الأرض تدور حول الشمس بينما الشمس ثابتة فى مركز الكون دون أن تتحرك من الشرق الى الغرب ، نظرية منافية للكتاب المقدس وبناء عليه لا يجوز الدفاع عنها ولا اعتناقها ».

والشمهادة مؤرخة ٢٦ مايو ١٦١٦ وتقول ان المغرض منها تبرئة جاليليو ازاء المشموين به .

عاد جاليليو الى غلورنسا فى يونيو ١٦١٦ ، وتلت عودته سنوات من الصمت ٠٠٠ كان فى ١٦١٦ قد نشر كتابه «حديث عن المد والجزر » . وعاد جاليليو الى دراساته الفلكية ، فأخذ يتعمق فى رصد توابع جوبيتر بالتليسكوب ورصد كسوفها وخسوفها ومحاقها وتقابلها وتقاطعها للاعتماد عليها فى تحديد خطوط الطول والعرض بدلا من الاعتماد على كسوف الشمس وهو نادر الوقوع ٠

وفى نوغمبر ١٦١٨ ظهرت ثلاثة مذنبات .. والقى جاليليو أمام اكاديمية فلورنسا بحثا اسمه « حديث المذنبات » رأى فيه أنها مجرد ظواهر بصرية مثل قوس قزح أو الهالات ، ثم تبين فساد رأيه .

وفى ١٦٢١ مات راعيه كوسيمو دى مديتشى الثانى غراندوق توسكانيا . وفى ١٦٢٣ انتخب صديقه الكاردينال بربرينى بابا ، واتخذ اسم أوربان الثامن وذلك بعد ونماة بول الخامس ، وفى ١٦٢٣ نشرت اكاديمية روما لجاليليو كتابه عن المذنبات بعنوان « المجتهد » وأهدته للبابا الجديد ، وهو كتاب ملىء بالاخطاء ، ولكن اعداء جاليليو كفوا عن ايذائه بسبب صداقته للبابا الجديد ،

وقرر جاليليو ان يزور البابا اوربان الثامن شخصيا بعد تهنئته ، غوصل روما في ٢٣ أبريل ١٦٢٤ ، وحاول جاليليو أن يجعل البابا يعدل موقف الكنيسة من نظرية كوبرنيك ، ولكنه لم يستطع أن يستخلص منه تصريحا واحدا في هذا الاتجاه رغم أن البابا استقبله ست مرات خلال شهر ونصف . وكان أوربان الثامن يقول : حتى ولو اثمارت دلائل عديدة الى أن الأرض هي التي تدور حول الشمس ، غانه من المكن نظريا للقدرة الالهية المطلقة أن تعكس الأمر بمعجزة وتصل الى نفس النتائج فتجعل الشمس تدور

حول الأرض كما يقول الكتاب المقدس . واشتهرت نظرية « المعجزة الالهية » في تاريخ النلك بأنها نظرية أوربان الثامن .

وأعلن الكاردينال زولر: «أن الكنيسة المقدسة لم تحكم بادانة نظرية مركزية الشمس ولم تفكر في تحريمها بوصنها هرطقة ، وأنما ادانتها لمجسرد كونها اجتراء . . ومع ذلك فهناك ما يدل على أنه يمكن الأحد أن يثبت صحة هذه النظرية صحة قاطعة » . وبدأ الأمل يراود جاليليو بامكان تعديل موقف الكنيسة .

وفي هذه الاثناء اخترع جاليليو الميكروسكوب عام ١٦٢٤ .

ومنذ ازمة ١٦١٦ كان فرانشيسكو انجولى ، وهو من اشد اعسداء الكوبرنيكية . . قد نشر هجوما ضاريا على الفلك الجديد . وبعد تولى أوربان الثامن كتب جاليليو « الرد على انجولى » ، وهو رسالة مطولة في الدفاع عن الكوبرنيكية لم تطبع ولم يرسلها جاليليو الى انجولى ، ولكن يبدو انها كانت موجهة الى البابا وانها كانت تتداول في الأوساط العلمية . وقد عاد فيهسا جاليليو الى الدفاع عن الفلك الجديد ولكن بلغة أشد احتياطا عن ذى قبل ومع عدم التعرض لللاهوت .

وفى ١٦٢٧ بدات تتكاثر عليه المشاكل العائلية ، فعاد أخوه ميكلانجلو بأسرته الكبيرة المكونة من زوجة وسبعة أبناء ، وعاش عبئا على جاليليو ، ثم مات ميكلانجلو في يناير ١٦٣١ فازداد العبء . وفي ١٦٢٨ حصل ابنه فنشنتزيو على ليسانس الحقوق في جامعة بيزا وتزوج في ١٦٢٩ . وفي ١٦٣١ أجر جاليليو فيللا اسمها « الجوهرة » بجوار دير سان ماتيو ليكون على مقربة من بنتيه الراهبتين . وهي الفيللا التي حددت الكنيسة اقامته فيها في ديسمبر ١٦٣٣ بأمر البابا .

وفى يناير ١٦٣٠ اتم جاليليو كتابه عن « المد والجزر » بعد ست سنوات من العمل ، وهو فى صورة حوار ، وسمع جاليليو ان اوربان الثامن استقبل كامبانيللا وقال له عن تحريم كوبرنيك : « ان مثل هذه الفكرة لم تدخل فى نوايانا ، ، ولو كان الأمر يتوقف علينا لما صدر هذا القرار » .

وفى اواخر مارس ١٦٣٠ ذهب جاليليو الى روما ليعرض مخطوطه على السلطات الكنسية بقصد أن تقر نشره ، وكان متفقا أن تنشره اكاديمية روما ولكن موت مؤسسها الأمير تشيزى فجأة جعل الأكاديمية تتنصل من نشر الكتاب رغم أن جاليليو حصل على موافقة مبدئية من الكنيسة على هذا النشر ، واقتنع جاليليو بنشر كتابه فى فلورنسا حيث كان من السهل عليه الحصول على ختم الرقيب المدنى ، انتظارا لرأى كنيسة روما النهائى ،

وهنا تحرك أعداء جاليليو فطلبت روما نص الكتاب لتفحصه من

جديد . وخاف جاليليو واقترح أن يعرض النص على ممثل التفتيش الكنسى في فلورنسا ، فوافقت روما بشرط أن يعرض عليها نص المقدمة والخاتمة .

وتلكأت روما في مراجعة الكتاب ، ولكنها فرغت اخيرا من ملاحظاتها وتعديلاتها بضغط شديد من سفير توسكانيا في روما واسمه نيكوليني ، واشترطت عدم ذكر « المد والجزر » في عنوان الكتاب ، وابلغت كل ذلك المي مندوب التفتيش في فلورنسا في يوليو ١٦٣١ ، بل وكتبت للكناب مسودة مقدمة لا يخرج جاليليو عن معانيها ، واخيرا صدر الكتاب في ٢١ فبراير ١٦٣٢ في فلورنسا بعنوان : « حوار النظامين العظيمين ، البطلمي والكوبرنيكي » .

وفى هذا الحوار تشترك ثلاث شخصيات منها شخصيتان حقيقيتان ، هما نبيل من غلورنسا اسمه غيلليو سالفياتى (١٥٨٣–١٦١٤) كان جاليليو قد أهدى اليه كتابه « رسائل شمسية » ، ونبيل من البندقية اسمه ساجريدو ( ١٥٧١ — ١٦٢٠) ، أما الشخصية الثالثة فهى. شخصية وهمية اسمها « سمبليتشيو » بمعنى « الساذج » وهو نموذج للمفكر الأرسطساطاليسى المتجر . ويدور الحوار بينهم لمدة اربعة أيام فى قصر ساجريدو .

وفى اليوم الأول ييدا الحوار بنقد نظارية كمال بعض الارهام عند المشائين من اتباع ارسطو وعند فيثاغورس واتباعه ، مثل العدد ٣ . ويتناول نقد الفيزياء الارسطاطاليسية القائمة على التمييز بين الارض والسماء ومحاولة ارسطو اثبات أن مركز الأرض هو مركز الكون ، أما اليومان الثانى والثالث فالحوار فيهما يدور حول دوران الارض اليومى حول محورها ودورانها السنوى حول الشمس ، وفيه تسفيه لارسطو وبطليموس وتيكو براهى وانتصار لكوبرنيك ، وكذلك يدور حول حركة الكواكب السيارة وتوابعها ، أما حوار اليوم الرابع فقد كان يدور حول المد والجزر ، وفيه يهاجم جاليليو نظرية كبار فى جذب القهر لمياه الأرض ، وكان جاليليو يرى أن المد والجزر نتيجتان ميكانيكيتان لدورتى الارض ، وهو راى خاطىء طبعا ،

ولم يكن هذا الحوار عملا فلكيا ولا فيزيائيا موجها للعلماء بقدر ما كان. عرضا إدبيا تعليميا تنويريا رائعا موجها للمثقفين العاديين ، وقد كتب باللغة الإيطالية الدارجة وليس باللاتينية ليكون في متناول المهام الجميع ،

وكان لجاليليو هدفان من كتابه « حوار النظامين العظيمين » : أولهما هو نشر نظريات الفلك الحديث بين المثقفين حتى يتخلوا عن الخرافات الفلكية التى ورثوها عن العصور الوسطى وعن العالم القديم ، أما الهدف الثانى فقد كان تحذير الكنيسة من خطورة الجمود والاستمرار فى تبنى النظريات الخاطئة ومعارضة العلم الحديث ، وقد حقق جاليليو هدفه الأول ، أما هدفه الثانى فقد جاء بنتيجة عكسية ،

## مأساة عاله

☐ بمجرد أن طبع جاليليو كتابه الشهير « حوار النظامين العظيمين : نظام بطليموس ونظام كوبرنيك » بدأت المؤامرات تحساك من حسوله يغذيها الأب شاينر وأعداء جاليليو من الآباء والكرادلة الجزويت المهتمين بالفلك القديم والجديد ، واقنع الدساسون البابا أن جاليليو فصل شخصية « الساذج » في محاوراته على سمته ، بسبب نظرية أوربان الثامن بأن القدرة الالهية جعلت الشمس تدور حدول الارض وغيرت دورة الافلاك على سبيل المعجزة لتثبت قدرة الله على خرق قوانين الطبيعة .

بل أكثر من هذا . فقصد راجت شائعة تقصول ان صحور الصكتاب عن « دار السمكات الثلاث » فى غلورنسا كان فيه تعريض باطنى بالبسابا لأن فيه اشارة رمزية الى أولاد أخته الثلاثة الذين كان يحابيهم البابا وينهب لهم أملك الكنيسة لكى يثروا . وكان البابا أوربان الثامن مشمهورا بأنه واسع الثراء وبالفعل بصدأ الفاتيكان يتحرى عما فى هسذا الرمز من معنى .

وهكذا غضب البابا على جاليليو رغم أنسه كان من اصدقائه . ولكن الاكتفاء بهذه التفسيرات الشخصية تبسيط للأمور ، فقد كانت الصورة اعقد من كل ذلك لأن فيها جانبا سياسيا حرض البابا لاذلال غراندوق توسكانيا ، وعاصمتها فلورنسا ، ، فقد كان البابا يتبع سياسة موالية لفرنسا ومعادية لحلف اسرة هابسبورج ولاسبانيا ، وفي ١٦٣٢ تجرا الكاردينال جاسبار بورجيا سفير أسبانيا وأتهم البابا أوربان الثامن علنا في اجتماع عام بأنه يحمى الكفار وأنه ناقص في غيرته « الرسولية » وأنه ليس اهلا للبابوية كما كان سلفه ، وكان أوربان الثامن سيء السمعة على المستوى الشعبي بسبب الفسياد والتكالب على الماديات ومحاباة أقربائه .

كان البابا في موقف خطر فأخذ يستأسد في وجروه من كان يدخلهم في عداد الأعراء .. وقد كان غراندوق توسكانيا يدخل في عداد الأعراء بهذا المقيراس لآنه كان من أنصرار التحراف مع ألمانيرا وأسبانيا لا مع غرنسا ، قائدة الحركة الانسانية في أوربا في القرن السادس عشر ، وكانت وسيلة البابا في ذلك هي اذلال غراندوق توسكانيا بابداء المرامة في معاملة اكبر عالم يرجاه الغراندوق في بلاطه .. الا وهو جاليليو .

وبدأ الردع بخطاب كتبه الأب ريكاردى الى قوميسير التفتيش في فلورنسا ، ويدعى ايجيدى ، يقول ريكاردى فيه ان كتاب جاليليو وصل وهو يشتمل على أشياء عديدة لا يرضى عنها « سادتنا » ، وهم على كل حال يرغبون في اجراء تعديلات في الكتاب : « وبناء عليه فهذا امسر من البابا المعظم ، أن يصادر هذا الكتاب ، وأن يمنع من التداول حتى يخطرك المقر البابوى بمواطن التصويب . وأهم من هذا وذاك الا يسمح للكتاب بالخروج من فلورنسا ، هذا السب البابا ولكن لا تذكر الا أسمى في هذا الشأن ، على أن تتفاهم مع القاصد الرسولى في فلورنسا وأن تتصرف بمنتهى اللين على أن تتفاهم مع القاصد الرسولى في فلورنسا وأن تتصرف بمنتهى اللين حتى تصل الى الغرض المقصود » ، لقد كانت صداقة جاليليو للبابا تستدعى هذا اللين .

وفى ٧ أغسطس ١٦٣٢ أرسل الآب ريكاردى خطابا آخر مؤكدا ضرورة استعمال منتهى اللين مع الاستفسار عن عدد النسخ المطبوعة وعن مكانها حتى يمكن جمعها و واحتج غراندوق توسكانيا على هذه المصادرة واعتبرها عدوانا عليه ، فكتب احد وزرائه الى سفير توسكانيا في روما في ٢٤ أغسطس ١٦٣٢ يقول ان كتاب جاليليو قدمه مؤلفه بنفسه الى السلطات الدينية والكتاب يحمل كل اختام الموافقة المطلوبة للنشر ، ويذكر أن الكتاب قرىء ثم أعيدت قراءته وتم تصحيحه وتعديله بالحذف والاضافة بمنتهى العناية ، بل أن المؤلف نفسه هو الذي كان يلح في اجراء التصويبات والتعديلات اللازمة ، ولدذا غان قرار المصادرة قدرار غير مفهوم .

وكانت أول خطوة اتخذها الفاتيكان احالة الكتاب الى لجنة خبراء لتقرر اذا ما كان الكتاب يحبذ الكوبرنيكية فعلا كما يدعى خصوم جاليليو ، برغم المقدمة والخاتمة اللتين تدينان الكوبرنيكية ، وهما من اضافات رجال الكنيسة في روما ، وقدد قبلهما جاليليو تفاديا لكل سوء ظن .

وبعرض راى الخبراء على المجلس البابوى بدات محاكمة جاليليو التى انتهت في ١٦٣٣ بسجنه وهو في سن السبعين ثم بتحديد اقامته مدى الحياة .

وفى ٢٥ سبتمبر ١٦٣١ كتب الكاردينال انطونيو بربرينى ، اخسو البابا ، الى مفوض التفتيش فى فلورنسا ، يأمره باستدعاء جاليليو الى مكان فيه شمهود وموثق ، دون أن يوضح له سبب حضور الشمهود ، ثم ابلاغه بأمر حضوره الى روما فى خلل شمهر اكتوبر ليكون تحت تصرف القوميسير العام للمقر البابوى ، وقد تم هذا الاستدعاء فى أول اكتوبر المترب ، ودون جاليليو علمه بهذا الاستدعاء ووعد بالمسول بنفس راضية .

وكانت نفس جاليليو راضية الى حد أنه كتب الرسائل لكل أصدقائه الأقوياء يطلب منهم التوسط لتأجيل سفره الى روما بسبب اعتلال صحته وشيخوخته وانتشار الطاعون فى الطريق من غلورنسا الى روما . كل هذا لم يجد شيئا . كذلك عبثا توسط السفير نيكولينى أن يتم الاستجواب فى غلورنسا بدلا من روما .

وفى اول يناير ١٦٣٣ ارسل الكاردينال أنطونيو بربرينى الى قوميسير التفتيش فى فلورنسا يستحثه أن يحسم الأمسر ، قائلا :

« ان مجمعنا البابوى المقدس لا يقر عصيان جاليليو جاليلى للأمر الصادر اليه بالحضور الى روما على وجسه السرعة ، ولا ينبغى له ان يتعلل بقسوة الشتاء لانسه المسسئول عن اضطراره للسفر الآن ، غان هو حاول أن يتستر للعصيان بدعوى المرض غانه بسوف يسىء التصرف ، ان قداسة البابا ونيافة الكرادلة الذين اتحدث باسمهم لا يريدون التسامح مع هذه الادعاءات بأى حال من الأحوال ، وبناء عليه فيجب على نيافتك ابلاغ جاليليو أنه أذا لم يصدع بالأسر غورا ، فسوف نرسل الى فلورنسا اطباء ليقبضوا عليه ويتودوه مكبلا بالاغلل الى سجون هذه المحكمة العليا ، لاننا نسرى أنه حتى الآن قد أساء استغلال طيبة مجمعنا الذي سيتكفل بكافة نفقات هذه القضية ، فتفضلوا بالعمل بما هو محدد في هذا الأمر وابلاغنا بتنفيذه » .

وحاول جاليليو التسويف مرة أخسرى ، وهرع الى غراندوق توسكانيا البستنجد به ، ولكن الغراندوق تهلص بلباقة ووعد جاليليو بأن يضع تحت تصرفه مركبة من مركباته وسائقا يتصف بالتكتم . ثم أن سمو الغراندوق يود أن ينزل جاليليو ضيفا على السغير نيكوليني لمدة شمهر حتى تنتهي قضيته . ما أبعد الفسرق بين هدذا الغراندوق الجديد والغراندوق كوسسيمو دى مديتشي الثاني الدذي كان يحمى جاليليو في بلاطه .

وهكذا سافر جاليليو الى روما فى ٢٠ يناير ١٦٣٣ فى زمهرير الشتاء ، فوصلها فى ١٣ فبراير وهو فى غاية الاجهاد ، ولكنه وجسد عند السفير وزوجته حفاوة بالغة ودفئا عظيما ، وحين انقضى شهر الضيافة على نفقسة الغراندوق أصر السفير وزوجته أن يكون جاليليو ضيفهما الشخصى .

وبعد مشقة سمحت الكنيسة لجاليليو بالاقامة فى دار السمفير نيكولينى بدلا من اعتقاله على الفور واحتجازه فى سبجن الفاتيكان ، ولكنها اشترطت عليه الا يغادر المكان أو يستقبل اصدقاءه ، وبقى هناك نحو شهرين

دون أن يستجد شيء ما ، وأرسل له الفاتيكان كاردينالا في الظاهر ليواسيه ، ولكن في الواقع ليتجسس عليه ، حتى يعرف منه خطط دفاعه فيرتب الفاتيكان التهم المناسبة .

كان كل شيء يسدور في تكتم كامل ٠٠ وحاول السسفير نيكوليني ان يعرف الموضوع بوسائله الخاصة ، وأخيرا عرف أن الاتهام يسدور حول خرق التعهد السذى قطعه جاليليو على نفسه عسام ١٦١٦ في المواجهة بينه وبين الكاردينال بيللارمين بأمر البابا الا يدعو لنظرية كوبرنيك في الفلك أو يدافع عنها ، كما يدور حسول تجاهله في كنابه الأخير «حسوار النظامين يدافع عنها ، للتحذير البابوى المثبت في محضر ١٦١٦ وهو المحضر الخالى من التوقيعات ، وأبلغ السفير نيكوليني غراندوق توسكانيا بذلك ،

ولمسا علم جاليليو بهذا استهان بالأمر وظن انه بمأمن · وهسذا ما دفع البعض الى الاعتقاد أن محضر التحذير محضر مزيف سواء في ١٦١٦ أو في ١٦٣٣ لاضطهاد جاليليو بتهمة الاستخفاف بالتحذير البابوى .

بل لقد بلغ من سذاجة جاليليو أنه أخسذ يتصور أن هده سسوف تكون فرصة مواتية له للدفاع عن قضية دوران الأرض ولاقناع الكرادلة بالتخلى عن آرائهم الجامدة ، واقتساع القضاة بأنه ضسحية مؤامرة حاكها له أعداؤه من العلماء الجزويت مثل الأب شاينر ، الذين كانوا يسرقون أفكاره قبل تدوينها وينسبونها الى أنفسهم .

اما السغير نيكولينى فقد صارح جاليليو بالخطر المحدق به ، ونصحه بألا يتكلم فى دفاعه عن نظرية كوبرنيك ودوران الأرض أو أن يدافع عن آرائه العلمية ، بل أن يقفل كل هدذه الأبواب المفتوحة وأن يوافق الكنيسة على كل ما تقوله ، بل أن السفير نفسه ، رغم صداقته لجاليليو ، لم يفهم سر اصرار جاليليو على « اعطاء أهميسة خاصة لموضوع دوران الأرض » ، وكان أحيانا يراه غاية في الاكتئاب الى حد يدفعه للقلق على حياته ،

وفى أوائل أبريل عرف نيكولينى أن جاليليو سوف يستدعى وشيكا ألى المقر البابوى حيث يبقى متحفظا عليه لأيام عددها غير معروف ، وحذر هذا السفير الواقعى العليم ببواطن الأمور هذا العالم المشالى الجليل الذى لم يكن له الاحلم واحد هو أزالة الحواجز بين العلم والدين واقناع الكنيسة بقبول العلم الحديث ، حذره من أى كالم قد يزيد الموقف التهابا .

وفى ١٢ ابريل ١٦٣٣ قدم جاليليلو نفست للمقسر البابوى ، ولم يكن يعلم أنه سيحتجز هناك الى آخسر الشهر ، ولم تكن هناك مناقشات

علمية أو غلسفية بل كانت هناك مناورات ماكرة للايقاع بجاليليو في فخ الكفر والخروج عن طاعة الكنيسة والحنث بالعهد ، ومناورات ساذجة من جانب جاليليو المسكين للفسرار من هدذا الفخ .

كانت مشكلة الكنيسة هى ان كتاب « حسوار النظامين العظيمين » قد صدر بكل الموافقات التى اقتضتها الكنيسة وبكل الشروط التى فرضتها ، وكان اهتمام جاليليو بالحصول على تلك الموافقات وبقبول كل تلك التعديلات أن ذلك سدوف يعنى اعطاء الضدوء الأخضر للعلماء المهتمين بالغلك الجديد وأن الكنيسة الرومانية الكاثوليكية لن تتعرض لهم بالمنع في المستقبل .

ولم تجدد الكنيسة حدلا الا استغلال محضر ٢٦ غبراير ١٦١٦ بين جاليليو والكاردينال بيللارمين ، واتهام جاليليو بخرق نصوصه بانه قصد عامدا متعمدا عدم ابلاغ الاب ريكاردى رقيب الفاتيكان بوجود هذا التحذير السابق (!) وكانت الصعوبة هى أن جاليليو لم يوقع هدذا المحضر كما أن الشاهد البابوى لم يوقعه ، فكان الايقاع يتركز فى استخلاص اعتراف شفوى من جاليليو فى ١٦٣٣ بوجود هدذا الحظر والتحذير فى ١٦١٦ وبعلمه بهما وقبوله لهما ، وانكر جاليليو وجدود هدذا «التحذير »، وسماه «ابلاغا » بقرار البابا ، وأنكر وجدود شهود ، وانما قال انه كان هناك رهبان كثيرون يروحون ويجيئون فى القاعة ، ولكنه اعترف بوجود القرار البابوى ، وعندما سئل : لماذا لم يبلغ ذلك للأب ريكاردى حين سلمه المخطوط لمراقبته والحصول على تأشيرة « لا مانع من النشر » ، اجساب جاليليو بانه لم ير ضرورة لذلك ، ثم ان كتابه يقدول ان ادلة كوبرنيك غير دامغة ، وبهدذه العبارة الاخيرة السحد جاليليو دفاعه ،

وكانت جلسة الاستجواب الثانية في ٣٠ ابريل ١٦٣٣ ، وظل جاليليو سجينا لا في سجن الفاتيكان ، ولكن في جناح الكاردينال المحتق ، وقد كان جناحا مريحا ، وفي جلسة ٣٠ ابريل اعترف جاليليو بان في كتابه اتجاهات كوبرنيكية ونسب الى نفسه غسرور العلماء وحبهم للمعان ولو على حساب الحقيقة ، وحين اقر جاليليو بهذا الاعتراف افرج عنه على ان يلرم دار السفير لا يبارحها ،

وفى ١٠ مايو استدعى جاليليو من جديد للمقر البابوى ليقدم دفاعا مكتوبا خسلال ثمانية ايام وكان قد اعد مذكرة فى ذلك قدمها للمحكمة واضاف : « وكل ما بقى لى أن اقوله هو أنى أترك نفسى فى كل شيء لعدالة المحكمة وأضع نفسى تحت رحمتها المعروفة للجبيع » .

وهكذا اكتملت ادلة ادانة جاليليو باعترافه بمحضر ٢٦ فبراير ١٦١٦ . ومر شحصر ٦٠ فبراير ١٦١٦ . ومر شحصر ٦٠ فبر البحث في « نوايا جاليليو » قبل صحور الحكم ، وفي ٢٠ يونيو استدعى لاستجوابه في « معتقداته » ، وفي ٢١ يونيو تعرض لحا يسمى « الامتحان الصعب » ، وكان هدذا الامتحان يبيح تعذيب المتهمين ليقروا بالحقيقة كاملة ، ولكن غير ثابت أن جاليليو تعرض لهذا التعذيب ، وكانت كل اجابات جاليليو انكارية ، قال : « أنا لا اشارك في رأى كوبرنيك ، ولم اشارك فيه مندذ أن أبلغت رسميا بوجوب التخلىعنه ، ولم يبقى الا أنى هنا بين ايديكم فأفعلوا بى ما تشاعون » ،

بعد هذا لم يفرج عن جاليليو بل احتجز في احد سجون البابوية . ومن هناك نقل في ٢ ٢ يونيو الى القاعة الكبرى في دير الدومنيكان في سانتا ماريا ديللا مينرها . وأمام المجمع المقدس قرىء عليه الحكم : وهو يتضمن مصادرة كتاب «حوار النظامين العظيمين » والحكم بالسجن على مؤلفه رهن رغبة البابا كما حكم على جاليليو أن يقرا فرة كل أسبوع مزامير التوبة السبعة لمسدة ثلاثة شهور ، واحتفظ البابا لنفسه بحق تخفيف الحكم أو تعديله أو الغائلة مسلة .

وبحسب تقاليد ذلك الزمان ، جثا جاليليو على ركبتيه وأعلن الاستنكار التالى:

« أنا جاليليو بن منتشنتزيو جاليلى من ملورنسا ، البالغ من العمسر سبعين عاما ، الحاضر امامكم والجاثى في حضرتكم ، يا نيانة الكرادلة وقضاة التفتيش العاملين باسم كل العالم المسيحى ضدد كل انحرافات الزندقة ، وأمام عينى الانجيل المقدس الذى أمسكه بكلتا يدى ، اقسسم بأنى كنت دائما أؤمن ، وبأنى الآن أؤمن ، وبمعونة الله سدوف أؤمن دائما بكل ما تقبله الكنيسة الكاثوليكية الرسولية المقدسة ، وبسكل ما تعظ به ، وبكل ما تعلمه .

« وهدذا المجمع البابوى نفسسه سبق أن وجه الى رسميا وقانونيا امرا بالتخلى تماما عن الرأى الزائف القائل بإن الشمس هى مركز العسالم وإنها لا تنتقل من مكانها ، وحظر على تصديق هذا المذهب الزائف أو الدفاع عنه أو تعليمه بأية صورة من الصور ، شفاها أو كتابة . .

« ورغبة منى فى أن اقتلع من أذهان نيانتكم ومن أذهان كل المسيحيين المؤمنين هسده الريبة القوية فى عقيدتى ، وهى ريبة فى موضعها ، غانى بقلب صادق وبنية خالصة تماما ، استنكر هذه الأخطاء والزندتات المذكورة ،

وبوجه عام كل الأخطاء والزندقات والمعتقدات المتعارضة مع الكنيسة المقدسة . . . الخ . تحرر هاذا في دير مينرغا في ٢٢ يونيو ١٦٣٣ » .

وهناك قسول شائع ولكنه غير موثق بأن جاليليو ما أن فرغ من تسلاوة هسذا الاستنكار حتى نهض واقفا وضرب الأرض بقدمه صائحا « ايبور سى مووى » ، ومعناها « ومع ذلك فهى تدور » ، وهى من أشهر العبارات التى دخلت الفولكلور العلمى .

وبمجرد صدور هذا الحكم خففه على الفور الكاردينال بربرينى الى تحديد اقامة جاليليو في حديقة ترينيتيه دى مون حيث نقله نيكولينى سسفير توسكانيا . وفي ٣٠ يونيو وافق البابا على طلب السفير أن تحدد اقامة جاليليو لا في روما ولكن في توسكانيا حيث ينزل ضيفا سجينا على كبير أساقفة مدينة سيينا وهو من أصدقاء جاليليو ، وهكذا رحل جاليليو عن روما في ٦ يوليو ١٦٣٣ ووصل سيينا بعد ثلاثة أيام ، وقدد مكنه هذا الترتيب من رعاية مصالحه في توسكانيا ومن الحياة بالقرب من ابنتيه الراهبتين ،

وهكذا اقتربنا من النهاية ، فقد قضى جاليليو السنوات التسع الأخيرة من حياته في عزلة نسبية عاكفا على بحوثه العلمية النظرية بعد أن تخلى تماما عن كل محاولة لتنوير الناس وزيادة وعيهم بالفلك الجديد ( فقد توفى في بيته ببلدة ارتشيرى في ٨ يناير ١٦٤٢ بعد أن اصيب بالعمى في اواخر عمره ) .

بدأ جاليليو حياته الجديدة في سيينا يملؤه الشعور بالاحباط والمرارة ، ولكن صديقه الكريم ، اسكانيو بيكولوميني كبير اساقفة سيينا ، سرعان ما جعله يحس بأن القصر الأسقفي لم يكن معتقسلا بل جامعة حسرة . فأخذ ينظم له « زيارات مستمرة » يقسوم بها صفوة الناس لجاليليو ليستفسروا منه عن المشكلات العلمية ، فاذا بجناح جاليليو يتحول الي ندوة علمية دائمة ، واسترد جاليليو ثقته في نفسه لكثرة ما راى من تبجيل الناس له فزال عنه الاكتئاب \_ واقبل على البحث العلمي من جديد .

وعاد أعبداء جاليليو للكيد له وكثرت شكاواهم للفاتيكان تتهمه وتتهم كبير الأساقفة بنشر الزندقة في سيينا ، ولكنها كانت شكاوى من مجهولين . ولم يستطع الفاتيكان تجاهل هذا اللفط فوجد الحل في ابعاد جاليليو عن سيينا . وفي أول ديسمبر ١٦٣٣ قرر البابا اجابة جاليليو الى مطلبه ، وهو ان تحدد القامته في بيته في فيللا ارتشيترى بجوار فلورنسا حيث يمكن الأبنتيه

الراهبتين أن تزوراه يوميا . وعرفت نفس جاليليو السكون ولكنه سرعان ما رزىء فى ربيع ١٦٣٤ بوفاة أبنته الكبرى التى كانت تحيطه برعايتها . فعاد الى عزلته المريرة لأن أبنته الصغرى كانت من التفاهة بحيث لم تكن تبدى اكتراثا لما كان يجرى لأبيها العظيم .

وكان الحصار المضروب حيول جاليليو حصارا جديا . حتى تلامذته القدامى عجزوا عن زيارته الا بأذن من روميا وفي حضيور مندوب عن الكنيسة ، تحسبا لتجدد مدرسة جاليليو · ومع ذلك نقيد نجح في زيارته عديد من المعلماء الأجانب ما بين ١٦٣٤ و ١٦٣٨ وانشغل جاليليو في اكداس من المراسلات مع العلماء والمترجمين والناشرين خيارج ايطاليا (في فرنسا وهولندا والميانيا) · وفي ١٦٣٨ صيدر في لايدن كتاب جاليليو المعروف «حوار العلوم الحديثة » (في الميكانيكا) ·

وانطفأ نسور عينه اليمنى ثم لم يلبث أن فقد الابصار تماما ، وفي المهم الكنيسة لعالم شاب اسمه فيفيانى أن يرافق جاليليو في أيامه الأخيرة ويدون ما يلقيه من ملاحظات ونظريات علمية ، وفي اكتوبر ١٦٤١ سمحت الكنيسة لعالم شاب آخر ، هو العلامة الشمير توريتشيللى أن يلازم جاليليو أيضا في أيامه الأخيرة ، وقد حفظ لنا هذان العالمان الشابان كثيرا مما أمللاه جاليليو في ختام حياته ، ،

ولم يرتفع غضب الكنيسة عن جاليليو حتى بعد وغاته ، فرغضت أن تقام له مقبرة تذكارية في فلورنسا ، فلم تقم هده المقبرة الا عام ١٧٣٧ ، أي بعد وغاته بمائة عام ٠

اما غضب الكنيسة على الحكار جاليليو لقد استمر حتى ١٧٥٧ ، وهو تاريخ سحب قرار تحريم الأعمال التى تعلم الناس نظرية دوران الأرض حـول الشمس .

 $\bullet \bullet \bullet$ 

# CAMPANELLA 1779 - 107A

## 0

### المديتة الفاضلة

□ في عصر النهضة الأوروبية شاع بين المثقفين نوع من الأدب الاجتماعي والسياسي والأخلقي هو أدب « المدينة الفاضلة » ، وهو تصور أدبي فلسفى لقيام الجمهورية المثلى التي يتحقق فيها للانسان أقصى الرقى والسعادة وسلام النفس ، قياسا على تجربة أغلاطون في «الجمهورية» ، وعلى تجربة القديس أوغسطين في « مدينة الله » ، وعلى تجربة الفارابي في « المحينة الفاضلة » ، وربما تجربة أبن طفيل في « حي بن يقظان » ، وعلى تجربة توماس مور في « المدينة الفاضلة » ( يوتوبيا أو الطوبي ) ، وعلى تجربة فرانسيس بيكون في « الملنطيس الجديدة » ، وغيرها .

وقد أضاف كامبانيللا تجربته الهامة فى « مدينة الشمس » الى أحلام الفلاسفة فى تصور نظام اجتماعى يقيم الجنة على الأرض أو يحقق الفردوس الأرضى كما يقولون ٠

ولد جيوفانى دومنيكو كامبانيللا عام ١٥٦٨ فى بلدة ستيلو من أعمال القليم كالابريا فى جنوب ايطاليا وكان غلاما معجزة ، ففى سن الثالثة عشرة كان قد قرأ أكثر أعمال التراث اللاتيني فى عصره الكلاسيكى باللاتينية وفى ١٥٨٢ دخل فى سن الرابعة عشرة دير بلاكانيكا والتحق بسلك الرهبان الدومنيكان بعد عام وسمى نفسم الفسرير ( الأخ ) توماسو كامبانيللا ، تيمنا باسم الفقيه الدينى الشهير القديس توماس الأكوينى .

درس كامبانيللا العلوم والفلسفة في مدرسة الفقيسة تيليسيو في مورجنتيا ، كما درس اللاهوت في كوزنتزا بعد أن ترك ديره عام ١٥٨٨ ، أي وهو في سن العشرين ، وفي معهد كوزنتزا كان الرهبان يتداولون السكتب المحرمة ، وعندهم قرأ كامبانيللا أعمال الفقية تيليسيو ، وهو معلم كبير الشأن في جنوب ايطاليا كان مولده في بلدة كوزنتزا ، وكانت أهمية تيليسيو انه كان ينادى باستخلاص الحقيقة من « طبيعة الأشياء » ، وليس

من العنعنة أو اقوال الثقات ولا بمجرد الدليل النظرى • وكان هدا من بدايات المنهج العلمى الحديث القائم على المشاهدة والتجربة كما نجد فى المنهج الأمبريقى الذى وضعمه غرانسيس بيكون • وكان كامبانيللا تلميذ تيليسيو الروحى رغم أنه لم يلتق به أبدا •

ومنذ شبابه الأول كان كامبانيللا ، مثل جوردانو برونو وفرانسيس بيكون ، يرى أن ارسطو كان بمثابة الوحش في عالم الفكر او بمثابة التنين الذي يحتاج الى مار جرجس جديد ليخلص العالم منه ، وأنه سيطر بعبقريته الفذة على الفكر الديني والفلسفي والأدبى والعلمي في الطبيعة والتساريخ الطبيعي والفلك وكل وجه من وجوه الفكر ، وهكذا ركز كامبانيللا هجومه على ارسطو وعلى اتباع ارسطو ، فلما اشتدت حملاته على المعلم الأول وعلى التابعين له من رجسال الدين والدنيا ، انذروه في الدير عسام ١٥٨٨ بسوء المصير لو استمر في غلوائه في الهجوم على ارسطو ،

وشدد اتباع ارسطو النكير على كامبانيللا فترك أديرة كالابريا دون اذن من رؤسائه وانتقل الى حلقات عالم روحانى فى نابولى يدعى جان باتيستا ديللا بورتا . وفى ١٥٩١ أصدر كامبانيللا كتابه «شرح فلسفة الحواس» وكان عمره يومئذ ثلاثا وعشرين سنة ، وفى هذا السكتاب هاجم أرسطو وانحاز لافلاطون وتيليسيو ، فأرسطو اقام تصوره للعالم ولسكل شيء على ازدواجية المادة والصورة ، اما افلاطون فقد اقامه على ثلاثية الجسم والعقل والروح ،

وقد ظل كامبانيللا حتى هذه المرحلة داخل حظيرة الايمان المسيحى التقليدى ، يقبل مبدأ الخلق من العدم ومبدأ سسقوط الانسسان وخلاصه بالمسيح ، ويقبل بكارة مريم العذراء وصدق السكتاب المقسدس وسلطة السكنيسة ، ولسكنه كان يفصل العلم عن الدين ويقول ان العلوم الطبيعية لا تدخل في نطاق العقيدة ولا شأن للسكنيسة بها ، وعنده أن العلم يعتصد على المعرفة الحسية الاسستقرائية ( الملاحظة والتجسربة ) وليس على الاستنتاج العقلى المجرد ، ورغم أنه هساجم التنجيم ، فانه شساع عنسه التعامل مع الأرواح ، كذلك أشيع عنه ممارسة الشذوذ الجنسي مع ديللا بورتا ومع شاب يهودى كان يعلمه السحر واليازرجة أو « الكابالاه » ،

وقبض على كامبانيللا في ١٥٩٢ ، واودع سجن القاصد الرسولي ( ممثل البابا ) في نابولي بوشاية من احد الرهبان الذي اتهمه بأن له « اخا من الجن » يعلمه كل هذا العلم الغزير الذي يتجلى في مناقشاته وفي كتاباته.

وحاكمته في نابولي محكمة من الرهبان الدومنيكان واثارت هذه المحكمة اهتمام الناس حتى أن سفير توسكانيا في نابولي وصف كامبانيللا بأنه « من اندر العبقريات » في ايطاليا ، كذلك أصبح كامبانيللا موضع رعاية بعض المثقفين الاثرياء ، واستطاع كامبانيللا أن يرد الاتهامات الموجهة اليه ، ولكن السؤال الحائر ظل حائرا بين الرهبان الذين ظلوا يتساءلون كيف اتيح لهذا الشماب ابن الأسكافي الفقير أن يعسرف كل هذه الاشسياء عن الفلاسسفة والقدماء دون أن يتعلم في الجامعة ، وقد كان كامبانيللا وقحا في الرد على قضاته حين سألوه هذا السؤال ، فأجابهم بقوله انه كان يحرق من الزيت في سراجه اكثر مما يشربون من النبيذ ،

وصدر على كامبانيللا حكم مخفف بالعودة الى الدير في كالابريا حيث يتلو صلوات التوبة وصلاة الموتى ثلاث مرات في يوم السبت .

وفى نابولى أيضا أصدر كامبانيللا كتابا اسمه « فى الأحلام » وكتابا آخر اسمه « كرة اريستارخوس » يقارن فيه نظريات فيثاغورس بنظريات كوبرنيك الخاصة بالكرة الأرضية .

وبدلا من أن ينفذ الحكم ويذهب الى كالابريا ، ذهب كامبانيللا الى روما ثم فلورنسا ثم بولونيا ثم بادوا ، وفى بولونيا سرق منه بعض الرهبان المزيفين مخطوطات كتبه ، وفى بادوا التقى بجاليليو وغيره من العلماء ، وفى بادوا حوكم بتهمة الفسق ولكنه برىء ،

وقضى سنة من الهدوء النسببى ثم استولت الكنيسة هناك على مخطوطات كتبه وقدمته المحاكمة عام ١٥٩٤ أمام محكمة التفتيش بتهسة التشيع لفلسفة الفيلسوف اليونانى ديمقريط (٢٠١ – ٣٧٠ ق٠٠ ) أول من تصور الكائنات مكونة من ذرات لا نهائية في عددها ، كما اتهمته بكتابة منشور الحادى ، ولكنه برىء من التهمتين ، غير أن الموضوع أحيل الى روما لمزيد من التحقيق ، وفي روما عذب كامبانيللا وحكم عليه في ١٥٩٦ بأن يستنكر علنا آراء الزندقة المنسوبة اليه ، وبعد سنة سجن مرة اخرى بتهمة الزندقة ، ولكن أمرج عنه بشرط أن يحدد رؤساؤه اقامته في الدير ، وفي أغسطس ١٥٩٨ أعيد الى كالابريا .

ومنذ ١٥٩٣ اشتهر كامبانيللا بدعـوته لتنظيم عالمى للمجتمع تحت قيادة بابوية جديدة فى كتابه « ملكية المسيحيين » وكتابه « فى نظام الكنيسة » ، وكانت هذه بدايات حلمه بالمدينة الفاضلة للانسانية كلها وباصلاح الكنيسة وبمودة البشر الى حالة البراءة الأولى .

كذلك كان كامبانيللا معاديا للحكم الأسبانى فى كالابريا ، ولكنه كان يحتقر الفلاحين والطبقات الشعبية ويعتبرها فى عداد البهائم أو فى حكم الوحوش ، وكان البديل عنده هو حكم « الفيلسوف الملك » على نهج أغلاطون فى « الجمهورية » أو « البابا ملكا » الذى يجمع فى يديه حكم العالم روحيا وزمنيا .

وفى ٦ سبتمبر ١٥٩٩ قبض على كامبانيللا فى كالابريا لاشتراكه فى مؤامرة لطرد المحتلين الأسبان وتأسيس جمهورية ايطالية فى كالابريا ، وحوكم فى نابولى بتهمة الزندقة وبتهمة اثارة الفتنة . وكان شركاؤه خليطا من الوطنيين والرهبان الاباحيين وانصار الحرية والنبلاء المفلسين الذين لا تكاد تميزهم من قطاع الطرق . ولكن كامبانيللا كان يحلم باقامة جمهورية عالمية هى جمهورية الشمس حيث الدين كامل النقاء .

وتحت وطأة التعذيب اعترف كامبانيللا بالتهمتين ، ولكى ينجسو من الاعدام ادعى الجنون طوال فترة التحقيق مع التعذيب التى امتدت سستا وثلاثين ساعة . وانتهت المحاكمة فى ١٦٠٢ بالسجن مدى الحياة بعد ان اقتنع المحققون بجنونه ، واستمر كامبانيللا فى ادعاء الجنون بين زملائه المسجونين وامام الحراس حتى ظنوه بالفعل مجنونا ، غير ان ممثل الادعاء الموفد من قبل نائب ملك اسبانيا دس عليه الجواسيس فى الزنازين المجاورة ، وكان يحادث أحدهم باللاتينية فبدا كامبانيللا له عاقلا ، وقد ظل سجينا ٢٧ سنة، من ١٥٩٩ حتى ١٦٢٦ ، حين أفرج عنه بوساطة البابا أوربان الثامن ، وكان عمر كامبانيللا يومئذ ٨٥ سنة .

وفى السبجن كتب كامبانيللا مؤلفات عديدة كان أهمها « مدينة الشمس » الذى وضعه فى ١٦٠٢ فى سجنه بكالابريا ، ولكنه لم ينشر الا فى ١٦٢٣ فى مدينة فرانكفورت ثلاث سنوات قبل اطلاق سراحه فى ١٦٢٦ .

ثم سجن كامبانيللا مرة اخرى فى روما وافرج عنه فى ١٦٢٩ ، مقد شاع عنه أنه مشترك فى مؤامرة قام بها أحد مريديه . وكانت حياته فى خطر فاعتكف فى دير فراسكاتى ، ثم فر الى باريس فى ١٦٣٤ بنصيحة البابا وبمساعدته وبمساعدة سفير فرنسا فى روما . وفى باريس بسلط عليه الكاردينال ريشليو رعايته واجرى عليه ملك فرنسا معاشا ، فقضى السنوات الخمس الأخيرة من حياته فى هدوء حتى مات فى ١٦٣٩ . ولكن ديكارت وغيره من فلاسفة فرنسا ومفكريها وادبائها كانوا ينظرون اليسه نظرهم الى رجل مثالى مجذوب من بقايا عصر مضى وانقضى ، وهو عصر نظرهم الى رجل مثالى مجذوب من بقايا عصر مضى وانقضى ، وهو عصر

الرنيسانس ، عصر ما قبل العقلانية، عصر المفامرة بالفكر وبالخيال وبالأسفار في عوالم لم يألفها الانسان .

وقد لوحظ على كامبانيللا أثناء سجنه فى كالابريا أنه حافظ على تحديه الفكرى جملة سنوات . ولكن كتاباته منذ ١٦٠٦ اتسمت بمشايعة العقيدة الكاثوليكية وقبول السلطة البابوية . ولا أحد يعلم على وجه اليقين أن كان ذلك يمثل تحولا حقيقيا فى أفكار كامبانيللا أم أنه كان مجرد تراجع تكتيكى لتجنب التعذيب بالخداع .

وكان كامبانيللا منذ شبابه قد اتخذ لنفسه شعارا هو: « لن أصمت أبدا » وكان يقول عن نفسه: « أنما ولدت لاقاتل ثلاثة شرور ، هى الطغيان والسفسطة والنفاق » . وقد كتب خلال حياته ٨٨ كتابا لم يعد أحد يقرأ منها الا أربعا هى: « مدينة الشمس » ( ١٦٠٢ ) ، وهى المدينة الفاضلة ، و « في الملكية الاسبانية » ( ١٦٠٢ ) ، وهو كتاب يهاجم الاستبداد السياسي، و « الحس بالأشياء » ( ١٦٠٠ ) ، وهو كتاب يدافع عن علم الفسيولوجيا ، أي وظائف الأعضاء ، كما كان معروفا في زمانه ، و « دفاع عن جاليليو » ( ١٦٢٢ ) ، وهو دفاع مجيد عن العلم رغم أنه لم يخرج عن الاطار الافلاطوني ويقوم على قبول حياة الرهبانية .

كان كامبانيللا يصف فلسفة ارسطو وارسطاطاليسية العصسور الوسطى بأنها مجرد معارك كلامية ، وقد حاول بناء الميتافيزيقا أو علم ما وراء الطبيعة على العلوم الطبيعية ، وكان معبد العلم عنده متحفا ضخما للتاريخ الطبيعى يشتمل على صور لكل ما فى السماء وما على الأرض ، وكان اطفال مدينته الفاضلة يتعلمون مبادىء الجغرافيا والفلك والبيولوجيا وعلم التشريح بالاطلاع على هذه الصور ، اما الدراسات اللغوية فقد كانت عند كامبانيللا مجرد تحصيل يعتمد على الذاكرة ، وكذلك فقد اهدر كامبانيللا الدراسات الانسانية التى كان يدعسو اليها دعاة الهيومانزم أو المذهب الانسانى ، واهدر احياء التراث الفكرى الذي تركه القدماء ، وكان يرى ان اساس الفلسفة هو العلوم وليس الآداب أ.

وكان الانجليز في القرن السابع عشر يسمون كامبانيللا « مكيافيللى الثاني » ، لدوره في حركة التحرير الوطنى في جنوب ايطاليا ومقاومة الحكم الاسباني ولاعتباره أن الغايات تبرر الوسائل ــ ولدعوته القائلة بسيادة الكنيسية على الدولة ، مما أفسيح لكامبانيللا مكانا في تاريخ النظريات السياسية بوصفه من واضعى أساس نظرية السيادة ، وقد خصص له هيجل صفحات في كتابه « فلسفة التاريخ » بمثل ما خصص لجوردانو

برونو ، وقد استحق كامبانيللا بسبب رؤياه التى صور فيها المدينة الفاضلة أن ينقش اسمه على مسلة في الميدان الأحمر في موسكو بين أسماء من يعدهم الروس آباء الثورة الروسية .

وقد لاحظ بعض مؤرخى الفكر أن التهم التى وجهت الى كامبانيللا فى ١٥٩٩ أيام مؤامرة تحرير كالابريا من الاسبان كانت كافية للحكم عليه بالاعدام شنقا وحرقا بمنطق ذلك الزمان لو نبتت عليه . فبين التهم الدينية: انكار وجود الله والجنة والنار والجن والشياطين ، والقهول بان الاسرار المقدسة كسر القربان المقدس لا قيمة لها ، وانما هى وسائل لتوطيد سلطة الكنيسة أو توطيد سلطة الدولة عن طريق الكنيسة ، كذلك انكاره لمعجزات الانبياء وقوله انها ظواهر طبيعية وقوله بأن الثالوث فكرة فاسدة . أما التهم السياسية فأهمها انه كان ينوى الانضمام الى الاتراك الذين كانوا يحاولون غزو كالابريا والاستيلاء عليها من الاسبان ، وأنه كان ينوى اقامة جمهورية في كالابريا .

وقد كان بين شهود الاثبات شهود زور من بين الرهبان وزملاء في مؤامرة كالابريا اعترفوا بما يخالف الحقيقة تحت وطأة التعذيب .. ومن بين هؤلاء قاطعا طريق من النبلاء المتآمرين المشتركين في الثورة على الحكم الاسباني ، وقد اعترف احدهما ، وهو موريتسيو دى رينالدو قبل أن يصعد الى المشنقة أن كامبانيللا لم يكن على علم بالمفاوضات التي كانت تجسري مع رجال اسطول سيكالا قائد البحرية التركى . ولم يعترف كامبانيللا نفسه الا بوضعه مشروعا لاقامة جمهورية مسيحية في كالابريا ثم في ايطاليا ، بعد تحريرها من الاسبان ، ثم في العالم كله .

وينسر بعض المؤرخين الاكتفاء بسجن كامبانيللا دون اعدامه بأنه تعبير عن التناقض بين السلطات الروحية والزمنية أو بين السلطات الايطالية والسلطات الاسبانية ، باعتبار أن كامبانيللا رغم تجديفه — أو على الاقل رغم آرائه غير المألوفة — كل بطل تحرير قومى ، وعلى كل فمن المهم أن نذكر أن كامبانيللا نفسه كان يعدل من مخطوطات كتبه أو يعيد صياغة ماطبع منها مع اختلافات واضحة في المضمون بقصد اتقاء شر أعدائه الذين أبقوه في السجن سبعا وعشرين سنة ، أو بقصد تضليلهم عن مراميه الحقيقية . وقد حوله السجن المديد والتعذيب الى انسان ماكر مراوغ يظهر مالا يبطن . حتى كتابه « مدينة الشمس » الذي يعد حجر الزاوية في فلسفته عرف بعض التعديلات في طبعاته المختلفة .

وقد اتم كامبانيللا « مدينــة الشمس » في ١٦٠٢ أثنــاء ســجنه في كالابريا باللغة الايطالية . ثم ترجمها الى اللاتينية وصــدرت في طبعتهــا اللاتينية في فرانكفورت عام ١٦٢٣ ، وهو لايزال مسجونا ، ثم في باريس عام ١٦٣٧ اثناء اقامته فيها وقبل وفاته بعامين ، ثم في أوتريخت عام ١٦٤٣ بعد وفاته بأربعة اعوام ، وفي كل هذه تعديلات ملحوظة ، كما كان هناك عديد من المخطوطات التي جرى عليها التعديل، ولكن الجوهر واحد بطبيعةالحال ،

واهم ما تمثله « مدينة الشمس » لكامبانيللا أمران : أولهما أنها تعد اكبر تاعدة في علم المعرفة لفلسفة العلوم التي قامت عليها الحضارة الأوربية الحديثة ، ولاسيما العلوم الطبيعية . ومن مؤرخي الفكر من يذهب الى أن فرانسيس بيكون ، مؤسس المنهج العلمي التجريبي في الحضارة الأوربية الحديثة ، ربما قد اطلع على « مدينة الشمس » في طبعة فرانكفورمت علم ١٦٢٣ ، قبل أن يكتب مدينته الفاضلة الشمهيرة « بأطلنطيس الجديدة » . فنحن لا نعرف على وجه التحديد متى فرغ بيكون من تدوين كتابه هذا .

وقد كانت عبادة العلم من مألوف الأشياء التى تميز بها فكر انصار الجديد في عصر النهضة الأوربية رغم مقاومة الكنيسة الكاثوليكية التى كانت تستمد تعاليمها في الفلك وفي الطبيعة وفي التاريخ الطبيعى وفي التاريخ وفي الجغرافيا الخ . . من الكتاب المقدس ومن كتب ارسطو وبطليموس الجغرافي وتقف موقفا معاديا لكل منهج علمى أو مقولات علميسة تتعارض مع هذه الموروثات بالدليل النقلى . بل لقد كانت هناك « ثقافتان » متميزتان : ثقافة العلماء والمثقفين التى تقوم بفتوحات العلم الحديث وتحاول أن تحل المشاكل الفكرية والدنيوية على الأساس العلماني ، وثقافة فقهاء الدين التى لا تعرف بوجود هذا البرزخ الذي يصل الدين بالدنيا ويجعل للعالم مكانا وسط كل هذه الإلهيات .

ولكن الأمر الثانى فى « مدينة الشمس » الذى كان بمثابة صدمة فكرية لعاصرى كامبانيللا ، كان دعوة كامبانيللا لالفاء الملكية الفردية ولالغاء نظام الأسرة . وقد قرأ مكسيم جوركى « مدينة الشمس » وهو فى ايطاليا وحدث عنها لوناتشـــارسكى ولينين ، وكان اكثر ما لفت أنظار مؤسسى الشيوعية الروسية هو طريقة تعليم العلوم بالصور ، وقد صدرت بعد الثورة الروسية توجيهات ثورية بوضع الفن فى خدمة العلم .

## (1)

#### مديثةالشمس

□ و « مدينة الشمس » هى المدينة الفاضلة . كما يسميها كامبانيللا . ونستطيع أن نلمح فيها تأثيرات من جمهورية الملاطون ، والنص نفسه قائم على حوار بين رجلين ، هما قائد من قواد « فرسسان القديس يوحنا » وقبطان من ميناء جنوا كان ينزل ضيفا عليه .

ويطلب القائد من القبطان ان يروى عليه ما جرى له خلال ترحاله ٠

قال القبطان انه طاف بالعالم كله ، وفى استفاره وصل الى مكان اسمه تايروبان ، واضطر أن يرسو هناك ، ولكنه اختبا فى غابة خوما من السكان الاصليين ، وحين خرج من الغابة وجد نفسه على سهل تحت خط الاستواء مباشرة ووجد نفسه بين عدد غفير من الرجال وبين نسوة يحملن السلاح وأكثرهم كان لا يفهم لغة وطنه .

وعلى الفور قادوه الى مدينة الشمس وهى فردوسهم الأرضى . . ووجد المدينة مبنية في هيئة دوائر قطرها ميلان ومحيطها سبعة أميال . وهى مقامة على تل مرتفع يحيط به سهل متسع .

وكانت المدينة مقسمة الى سبع دوائر واسعة ، الدائرة ضمن الآخرى، سميت على أسماء الكواكب السيارة وكأنها صورة مصغرة من النظام الفلكى كما كانوا يتصورونه في العصور الوسطى ، وهذه الدوائر متصلة غيما بينها بأربع بوابات مفتوحة على الجهات الأربع الأصلية .

وقد صممت المدينة بطريقة تجعل غزوها غاية في الصعوبة: نساذا غزيت الدائرة الأولى وسقطت فالغزاة يحتاجون الى ضعف عدتهم من الرجال والمعتاد والجهد لاقتحام الدائرة الثانية . وهكذا فلابد من مضاعفة الهجوم كلما اقترب الغزاة من مركز الدائرة أو مركز مدينة الشمس حيث المعبد قائم في مأمن من كل يد عادية . قال القبطان : وفي رأيي أن مناعة أسوار الدائرة الأولى ذاتها تجعل اقتحام نطاقها الأول أمرا مستحيلا .

واستطرد القبطان قائلا : وأخذونى لاجتياز البوابة الشمالية ، فرأيت مسافة مستوية عرضها سبعون خطوة ما بين السورين الأول والثانى ، ومن

هناك ابصرت قصورا فسيحة كلها متلاصقة ، ظهرها مستند الى دائرة السور النانى بطول الدائرة حتى لقد حسبت أنها قصر واحد ، وفى واجهتها بواكى نرتفع الى منتصف القصر بطول الدائرة ، وعلى هذه البواكى طرق للنزهة ترتكز على أعهدة ضخمة جهيلة متستقة ، فكأنها البواكى أقباء دير جميل ،

وبين كل سور دائرى وسور دائرى آخر هناك سهل خصيب ، وفى مركز هذه الدوائر السبع سهل عظيم في أعلى التل ، يتوسطه معبد عظيم يصل اليه القاصد بدرج خفيف التدرج لا مشقة في ارتقائه حتى بلوغ هذا المعبد المركزى في قمة التل ، وهذا الدرج يمتد من السور الخارجي حتى آخر سور في الداخل .

اما المعبد فهو دائرى الشكل فى بنائه ولا تحيط به اسوار ، وانما يقوم على اعمدة غلاظ شامخة منسقة فى بهاء . وفى اعلى المعبد قبة ترتفسع من قبة ، وهى فوق المذبح مباشرة ، ومن حول المذبح أعمدة . والمعبد نفسه على رقعة طولها .٣٥ خطوة ، ومحوط بالبواكى القائمة على أعمدة ترتفع فوقها حلقة أخرى من الاعمدة ، وكل هذه البواكى تحتها ممرات أو طرقات رصفها آية فى الجمال ، وفيها آرائك ثابتة بين الاعمدة . وهناك كراسى تنقل باليد وهى تحف عظيمة البهاء ، وليس على المذبح الا كرة جسيمة نقشت عليها نجوم السماء ، وكرة أخرى تمثل الأرض ، وعلى النجوم أسماؤها ووصف نجوم السماء ، وكرة أخرى تمثل الأرض ، وعلى النجوم أسماؤها ووصف لتأثيرها على كائنات الأرض ، ورصيف المعبد لامع ومطعم بالأحجار الكريمة، وفيه سبعة مصابيح ذهبية دائمة الاشتعال ، وهي مسماة على أسماء الكواكب السيارة .

وهناك في أعلى المعبد عدد من الصوامع الجهيلة التي تحيط بالقبية الصغرى ، كما أن هناك صفوفا من الصوامع تحت الاقباء أو البيواكي في الداخل والخارج ، وهي في أحجام مختلفة ، وفيها يقيم كهنة المعبد وعددهم تسبعة وأربعون كاهنا ، وعلى القبة الصغرى يرفرف علم يلف في أتجاه الربح ويبين للكهنة مسار الرياح ، ومنه يعرفون الطقس وأنواع السنوات في البر والبحر ، وتحت القبة كتاب منقوش بحروف من ذهب .

وحين يسأل القائد عن نوع الحكومة القائمة في هذه المدينة الفاضلة ، يجيب القبطان قائلا : يحكم « مدينة الشمس » كاهن اسمى اسمه « هوه » ( تنطق على وزن « خوخ » بالعربية العامية ) ، ولكن يجب علينا أن نسميه « ميتانيزيقا » (أي ما وراء الطبيعة ) ، ومعنى هذا أن كامبانيللا يقول لنا

ان رئيس هذه الدويلة ، أو هذه المدينة الفاضلة ، هو أعلم حبر فى أمور الالهيات أو فى أمور الفيب ـ وهو أرنع الكهنة شانا وأقواهم سلطة كما أنه يقضى فى كل الأمور الروحية والمادية .

ويعاون « هـوه » في ممارسة سلطاته ثلاثة امراء: احدهم يدعى « بون » ( ينطق على وزن « بن » القهـوة ولكن ببـاء ثقيلة ) ، وهـو « أمير القوة » ، والثانى يدعى « سن » ( وينطق على وزن « سن » مفرد « أسنان » ) ، وهو « أمير الحكمة » ، والثالث يدعى « مور » ( وينطق على وزن « مر » ، عكس « حلو » ) ، وهو « أمير الحب » .

وتتبع « أمير القوة » شئون الحرب والسلم ، وهو يتحكم في الجيش وفي القادة العسكريين ، وتتبعه الذخيرة والتحصينات والأسلحة والعتاد والحدادون وصناع السلاح .

اما « أمير الحكمة » فتتبعه الفنون الحرة والفنسون الميكانيكية وكافة العلوم ، انما يدخل تحت ولايته العلماء والفقهاء ، ومن العلماء التابعين له عالم السمه « الفلكى » ، وآخر اسمه « عالم الفضاء » ، وثالث اسسمه « عالم الرياضيات » ، ورابع اسمه « المهندس » ، وخامس اسمه «المؤرخ»، وسادس اسمه « الشاعر » ، وسابع اسمه « المنطيق » ، وثامن اسسمه « عالم البلغة » ، وتاسسع اسسمه « النحوى » ، وعاشر اسسمه « الطبيب » ، وحادى عشر اسمه « الفسيولوجى » ، وثانى عشر اسمه « الأخلاق » . ولمؤلاء العلماء كتاب واحد يسمونه « كتاب الحكمة » ، وقسد سطرت فيه كافة العلوم بدقة متناهية وبأسلوب متدفق ، وهم يقرءون هذا الكتاب على الناس على طريقة الفيثاغوريين ، وهذه « الحكمة » هى التى تزين اسوار « مدينة الشمس » العليا والسفلى ، من الداخل ومن الخارج بالصور الرائعة ، وهى التى ترسم فى هذه الصور توضيحات كل العلوم وعلى جدران المعبد وعلى القبة رسمت صور النجوم بحسب جرم كل منها وما فيه من حركة وماله من تأثير ،

فعلى السور الدائرى الأول من الداخل رسمت مبادىء الرياضيات ، كل الأرقام والمعادلات الرياضية ومعها تفسيراتها وحلولها مبلورة في قصائد صغيرة جميلة ، وهذه هى الطريقة الفيثاغورية في التعليم ، أما من الخارج فقد رسمت الأرض كلها وكل قطر من اقطارها أى مبادىء علم الجغرافيا ، مع توضيح عاداتها العامة والخاصة وقوانينها ومنشأ سكانها ، أى مبادىء علم الاجتماع ، كل الشعوب موضحة فوق أبجدية « مدينة الشمس » .

وعلى السور الدائرى الثانى من الداخل هناك صور لكل الأحجار الكريمة وغير الكريمة والمعادن وخصائص كل حجر ومعدن ملخصة فى بيتين من الشعر ، فهى تصور مبادىء الجيولوجيا . أما من الخارج فقد صورت كافة البحار والبحيرات والانهار وكل ما فى الأرض من سوائل ، كما كانت هناك رسوم للرعد والبرق والثلج والعواصف ، وهذا استكمال للجغرافيا وللأرصاد الجوية .

وعلى السور الدائرى الثالث من الداخل رسمت مبادىء علم النبات: كل أنواع الأشجار والنباتات مع بيان طبيعة كل منها . أما من الخسارج نقد رسمت كل أنواع الأسسماك والمخلوقات البرية مع بيان خصائصها ، وبذلك وضعت أساس علم « الأحياء المائية :» .

وعلى الدائرة الرابعة من الداخل رسمت كل أنواع الطيور مع بيان طبائعها وخصائصها وعاداتها ، وسكان « مدينة الشمس » وحدهم يملكون العنقاء الوحيدة في العالم ، أما من الخارج فقد رسمت كل أنواع الزواحف والحشرات ، الغ . .

وعلى الدائرة الخامسة من الداخل رسمت حيوانات الأرض الجسيمة ، وهي الف مرة أكثر مما نعرف ، ومن الداخل رسمت فصائل هذه الحيوانات، فكانت من الحصان وحده مائة فصيلة .

وفى الدائرة السادسة رسمت كل الفنون الميكانيكية مع ادواتها وبيان طرق استعمالها ومخترعيها ، أما من الخارج فقد رسمت صور كل المخترعين والمكتشفين في العلوم وفي فن الحرب وصور المشرعين ، أما المشرعون عند كامبانيللا فقد كانوا أوزيريس وجوبيتر وهرميز وليكورجوس وفيثاغورس وصولون من عصور الوثنية ، وموسى والمسيح ومحمد من عصور التوحيد ، أما عظماء التاريخ فقد رأى القبطان منهم صور الاسسكندر ويوليوس قيصر وبيروس وهانيبال .

وقيل للقبطان ان اهل « مدينة الشمس » يعرفون كل لغات العالم ويوفدون المكتشفين والسفراء الى كل البلاد ، ومن هنا معرفتهم بتاريخ كل بلد وبعادات كل شعب ، ومنهم عرف القبطان أن أهل الصين عرفوا المدفع والمطبعة قبل أن تعرفهما أوروبا ، والأطفال في « مدينة الشمس » يتعلمون كل شيء من الصور دون عناء .

قال القبطان:

في « مدينة الشمس » نجد الرجال والنساء متحابين ولذا فهم ينسلون الحسن النسل . وهم يعجبون منا لاننا نهتم بسلالات الخيل والكلاب بينما نهمل سللات البشر . ولذا فسان تعليم الاطفال عندهم من اختصاص « أمير الحب » .

وحين استفسر قائد فرسان القديس يوحنا عن نظام الحكم في « مدينة الشمس » ، ان كان ملكيا أم جمهوريا أم ارستقراطيا ، أجاب قبطان جنوا أن أهل « مدينة الشمس » جاءوا أصلا من الهند فرارا من سيوف المجوس ومن الطغاة النهابين ، وقرروا أن يعيشوا معا في اخاء الحكماء والفلاسفة فجعلوا كل شيء مشاعا بينهم ، المعرفة والمجد واللذات والمال ، كل شيء عندهم على المشاع ، حتى الزوجات ، وهم يتولون أن الملكية الفردية أنما تكتسب وتنمى بسبب نظام الأسرة ، وهذا يؤدى الى حب الذات ، فالغي نظام الاسرة لم يبق الاحب الدولة .

.صاح قائد فرسان القديس يوحنا : هذا ما يقوله الملاطون فى « الجمهورية » ، وقد رد عليه أرسطو بقوله أن هذا سيغرى الناس بالتواكل والانصراف عن العمل ليعيشوا على ثمار عمل الغير ، فأجاب قبطان جنوا قائلا انه لاحظ أن أهل « مدينة الشمس » من أكثر الشعوب تفانيا فى حب وطنهم ، ومن يمت دفاعا عن الوطن لا يقيم وزنا للمال ، ولو أن الرهبان اظهروا مثل زهدهم فى المال لجعلوا الدنيا مكانا لحياة أرقى .

قال القائد: اذن فالصداقة بينهم لا معنى لها عندهم لانهم لا يتبادلون الهدايا والعطايا . فأجاب القبطان بأن العطايا عندهم ممنوعة ، فكل منهم يحصل فقط على ما يأتيه من الجماعة . والحكام يحظرون أن يأخذ أى منهم اكثر مما يستحق أو يحتاج اليه ، ولكنهم يضمنون الضروريات للجميع . أما الصداقة عندهم فتتجلى عند المرض وفي الحرب وبتبادل التعليم ، وأبناء كل جيل يسمون بعضهم بعضا « الأخ » فلان ، وليست بينهم سرقة ولا قتل عمد ولا زنا ولا تدنيس الحرام ولا انحلال خلقى كالذى نجده فيما بيننا . والقضاة يسهرون على ذلك .

وكل شيء في الحياة مشترك في قاعات الطعام أو في عنابر النسوم و والرجال يقومون بالأعمال الشاقة ، والنساء يقمن بالصناعات المنزلية وبحلب اللبن وصناعة الجبن وبالفزل والنسيج والخياطة والحلاقة وقص الشعر. وهن يتعلمن الموسيقي من دون الطبلة والنفير . والشباب دون الأربعين يخدمون الشيوخ نموق الأربعين . والسفرجية بنات وصبيان دون العشرين. والرجال يجلسون المطعام في صف والنساء في الصف المواجه ، والطعسام يجرى فى صمت كما هو الحال فى الأديرة . وأثناء الطعام يقرأ شساب كتابا بصسوت مرتل . وكامبانيللا كان يستعمل كلمسة « كومون » بمعنى الحياة المستركة ، لوصف هذه الحياة الجماعية فى « مدينة الشمس » ، وهذا ما جعل له مكانا خاصا فى تاريخ الفكر الاستراكى .

وبعد الفطام ترعى النساء الأطفال الاناث ويرعى الرجال الأطفسال الذكور . . وبعسد سن السادسة يتعلم الأطفال صنعة من الصنائع ، كل بحسب ميوله واستعداده . اما ضعاف العقول فيرسلون الى الحقول حتى يتم تدريبهم ثم يصبحون مواطنين . والعمل اليسدوى شرف في « مدينة الشمس » . وهم يسخرون منا لاننا نحتقر العمل اليدوى ونسمى من لا يتقنون عملا من الأعمال ويعيشون في بطالة بالوراثة « بالنبلاء » .

وليس بين أبناء « مدينة الشمس » أحقاد ولا تحاسد على المناصب لانهم لا يطمعون في حياة الترف : فكل شيء عندهم يدار لصالح الأمة وليس لصالح الأفراد ، فهم يخالفوننا في نظرننا الى الأسرة والأطفال . نحن نرى أن النظام الطبيعي هو أن يعترف الانسان بنسله ويتكفل بتربيتهم ، وينظر الى زوجته وداره على أنهما ملك له . أما هم فيرغضون ذلك ويقولون أن الأطفال يأتون لحفظ النوع لا لمتعتنا الخاصة ، وهذا عين ما قاله القديس توماس الاكويني .

ولما كان اكثر الناس ينجبون النسل بالخطأ ويربون الأبناء تربيسة خاطئة ، وهذا تخريب للدولة ، غأهل « مدينة الشمس » يعتقدون أن في امكانهم ازالة هذا التخريب لأنهم يعهدون بتربية أولادهم الى قضاة المدينة لأن الأولاد هم عماد الجمهورية ، وذلك من باب حماية الجمهورية ، وهم لهذا ينتقون أغضل الشباب والشباب ليضمنوا انجاب أغضل نسل ممكن بحسب مبادىء الفلاسفة . ويرى أغلاطون أن هذا الاختيار يجب أن يتم في الظاهر بالقرعة حتى لا تثور المحرومات من النساء غير الجميلات على قرارات القضاة . فلا مناص عند أغلاطون من الخداع بحيث تعطى أجمل النساء لأصح الرجال ، أما الرجال المعتلون فيوزع القضاة عليهم ما يستحقون مع أيهامهم أنهم نالوا نصيبهم .

أما فى «مدينة الشمهس» فهذا الايهام لا لزوم له ، لأن أهل المدينة يعتقدون أن الجمال هو الصحة والصحة هى الجمال ، فاذا صنعت المرأة وجهها لتبدو جميلة أو أطالت ثوبها لتخفى حذاءها العالى حكم عليها بالاعدام .

وليس في « مدينة الشمس » أرقاء لأن كل الناس تعمل أربع ساعات يوميا • (وهنا يقول كامبانيللا على لسان القبطان أن نابولي كان بها ٠٠٠٠٠٠

نسمة لم يكن يعمل منهم الا ١٥٠٠٠٠ نسمة اما الباقون فكانوا يتسكعون في حياة الكسل والشهوات وجمع المسال الحرام ويسترقون آلاف الأسرات بسبب فقرها) . وبعد ساعات العمل الأربع يقضى اهل «مدينة الشمس» بقية يومهم في الاطلاع والمناظرات والكتابة والرياضة . والعاب الزهر عندهم محظورة وكذلك الشطرنج ، والألعاب الوحيدة المصرح بها عندهم هي الالعاب الرياضية الاسبرطية .

وعند أهل « مدينة الشمس » أن الفقر الشديد يجعل الناس عديمى القدرة ، ماكرين أفظاظا متجهمين ، لصوصا ، صعاليك ، كذابين ، يشهدون بالزور ، أما الغنى الفاحش فهو يجعل الناس وقحين متغطرسين ، جهالا أدعياء ، خونة غشاشين ، فشارين يمزقون سمعة الناس دون ضمير ، ناقصين في المودة ، النخ .

وقضاة المدينة فيهم الرجال والنساء ، وهم يلبسون نفس الزى ، الا أن عباءة النساء أطول من عباءة الرجال ، فهي تحت الركبة .

والرئيس « هوه » منتخب مدى الحياة ، وهو عندهم اعلم النساس واحكمهم وأعرفهم بالأمور الالهية ، وهو لا ينفرد بالسلطة ابدا بل يعمل في انسجام مستمر مع « أمير القوة » ومع « أمير الحكمة » و « أمير الحب » . وحكمته تعصمه من الاستبداد .

والنساء في « مدينة الشمس » يشتركن في القتال مع الرجال . وأهل المدينة لا يهابون الموت لأنهم يؤمنون بخلود الروح ، وهم يتبعون الى حد ما البراهما وغيثاغورس ولكنهم لا يؤمنون بتناسخ الأرواح . وهم شديدو الاهتمام بفن الحرب ويتدربون على القتال يوميا خشية أن تصيبهم الطراوة غيعجزون عن رد العدو اذا نزلت نازلة مفاجئة . وليس في المدينة الاسجن واحد يضعون غيه أعداء الجمهورية والثائرين عليها .

اما عن ديانة « مدينة الشمس » فأهلها يعبدون الله ، وهم يمجدون الشمس والنجوم ولكنهم لا يعبدونها : هم يعبدون الله ويعظمون الشمس . والثالوث عندهم هو : القوة العليا والحكمة العليا والحب الاعلى وثلاثتها صفات لله الواحد ، وليس لها أسماء مستقلة أو وجود مستقل .

هذا مجمل وصف الحياة في « مدينة الشمس » ، ويلاحظ في تصسور المدينة الفاضلة لكامبانيللا أنه بني على بعض اسس جمهورية الملاطون ، لأن أغلاطون حصر شيوعية المال والنساء في طبقتين هما الارستقراطية

( الصفوة ) الحاكمة من جهة والجند والطبقات الدنيا من جهة اخرى . اما الطبقات الوسطى فهو لم يطبق عليها نظام الملكية العامة ، لأن حاسة الملكية الفردية لديها بالغة القوة .

ومهما يكن من شيء غان مدينة كامبانيللا تمثل عودة للحام الاغلاطوني معدلا بأن يحكم الجمهورية الفاضلة « الملك الفيلسوف » أو « الفيلسوف الملك » . وذلك لا يكون الا اذا اجتمعت القوة والفكر أو العلم في شخص واحد . وهذا وجه التناقض في الفكر الافلاطوني : الفزل الدائم بين الفكر والسيف ، ان اصحاب « مدينة الشمس » وجدوا أن أعلم الناس اقدرهم على الحكم ، وهم يرون أن نظامهم أفضل من نظامنا ، لأننا نضع في السلطة الجهال ونرضي بهم لجرد أنهم من أبناء البيوتات أو من محاسيب القوى السسياسية والاقتصادية .

و « هوه » ، رئيس « مدينة الشمس » ، هو الوحيد الذي تأتيه حكمته من الحياة ومن الطبيعة . أما بقية حكماء المدينة ، فكل حكمتهم تأتيهم من بطون الكتب شأن قراءة أرسطو وغيره ، وهم لا يعرفون شيئا عن الحياة ، فكل علومهم نقيلة من الذاكرة .

« والمؤثرات الاسبرطية » واضحة فى « مدينة الشمس » كما هى واضحة فى « جمهورية » الملاطون ، واهمها الشعف بالرياضة البدنية وعبادة «الصحة» والتقشف الدائم والاستعداد الدائم للحرب والقسوة على الضعفاء الى حد تعريضهم عرايا لثلوج الشتاء وعواصفه حتى لا ينجو من الأطفال الا من يصلح حقا للحياة ، كذلك من المؤثرات الاسبرطية نظرية تحسين النسل بالانتخاب الصناعى أى بتزويج أصح الفتيان لأجمل الفتيات ، وكأننا فى مزرعة خيول أصيلة ،

وظاهر الأمر يوحى بأن كامبانيللا كان مطلعا على قصة السندباد البحرى وربما قصة «دلاسراء البحرى وربما قصة «الاسراء والمعراج » لابن عباس فى ترجماتها اللاتينية أو فى نصوصها العربية ، ولكن اهم ما فى « مدينة الشمس » هو أنها كانت متحفا عظيما للعلوم ولمعارف الانسان فهى بمثابة البداية الحقيقية لحضارة العلم الحديث .

. . .

#### مطبوعات مركز الأهرام للترجمة والنشر

```
□ كتب للأطفال والنشء
                                                           في مجال العلوم
                                            - الموسوعة العلمية الأولى للأطفال
   (ترجمة د . محمد أمين سليمان )
                                            ـ طرائف والت ديزني بالكومبيوتر
      (ترجمة د . أيمن الدسوقي )
                                                       ـ میکی یسأل ویجیب
     (ترجمة د . أحمد فؤاد باشا )
                                                       □ سلسلة علماء العرب
                           ● ابن النفيس (مكتشف الدورة الدموية الصغرى).
                                            • ابن الهيثم (عالم البصريات)
                                        ● البيرونى (عالم الجغرافيا الفلكية)

    جابر بن حیان ( أبو الکیمیاء )

                                               • ابن البيطار (عالم النبات)

    ابن بطوطة (رحالة الاسلام)

                 ( سليمان فياض )
                                         □ في مجال التربية البدنية والرياضية
                                               ـ موسوعة جوفي الرياضية
                                                        • السباحة والغطس

    الالعاب الأوليمبية

                                                           • العاب الأطفال
      (ترجمة: نجيب المستكاوى).
                                             □ في مجال ترقية المهارات والخبال
                                                             • ألوان ألوان
                 (حسين أبوزيد)

    ألوان ألوان - حيوانات الغابة

                 (حسين أبوزيد)
                                                • ألوان ألوان ـ حول العالم
                 (حسين أبوزيد)

    الوان ألوان - حيوانات أليفة

                 (حسين أبوزيد)
                                                             ● تعال نصنع
                 (حسين أبوزيد)
                                                              ● رحلة صيد
                 (شاكر المعداوى)
                                                         ● حكايات أعجبتني
                ( يعقوب الشاروني )
( علية توفيق ـ رسوم : كمال درويش )

    حكايات عربية واسلامية (جزئين)
```

|                                                                                                                                                                                        | □ في مجال التربية الفكرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ( أحمد بهجت )                                                                                                                                                                          | ● حوار بين طفل ساذج وقط مثقف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                        | □ كتب الابداع الأدبى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ( السفير جمال بركات )                                                                                                                                                                  | <ul> <li>طرائف دبلوماسية</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ( عبد الرحمن الشرقاوي )                                                                                                                                                                | ● عرابى زعيم الفلاحين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| (احسان عبد القدوس)                                                                                                                                                                     | <ul> <li>كانت صعبة ومغرورة</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| (لطفى الخولي)                                                                                                                                                                          | <ul> <li>المجانين لا يركبون القطار</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| (محمود السعدنى)                                                                                                                                                                        | ● مسافر على الرصيف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                        | □ كتب في الابداع الفكرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| (محسن محمد )                                                                                                                                                                           | ● سرقة ملك مصر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ( أحمد تيمور باشا )                                                                                                                                                                    | <ul> <li>معجم الأمثال العامية مع كتباف موضوعى</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| (د. یوسف ادریس)                                                                                                                                                                        | ● انطباعات مستفزة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| (احمد بهجت)                                                                                                                                                                            | ● مذکرات صائم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| (د. لویس عوض)                                                                                                                                                                          | <ul> <li>أورة الفكر في عصر النهضة الأوروبية</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                        | 🗆 كتب دينية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ( د . بنت الشاطيء )                                                                                                                                                                    | □ كتب دينية<br>● قراءة في وثائق البهائية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| (د . بنت الشاطیء)<br>(الشیخ احمد حسن الباقوری)                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| , —                                                                                                                                                                                    | <ul> <li>قراءة ف وثائق البهائية</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ( الشيخ احمد حسن الباقورى )                                                                                                                                                            | <ul> <li>قراءة في وثائق البهائية</li> <li>القرآن مأدبة الله للعالمين</li> <li>معانى القرآن بين الراوية والدراية</li> <li>الله في العقيدة الاسلامية</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                |
| ( الشيخ احمد حسن الباقورى )<br>( الشيخ احمد حسن الباقورى )                                                                                                                             | <ul> <li>قراءة فى وثائق البهائية</li> <li>القرآن مأدبة الله للعالمين</li> <li>معانى القرآن بين الراوية والدراية</li> <li>الله فى العقيدة الاسلامية</li> <li>الفاروق عمر بن الخطاب</li> </ul>                                                                                                                                                                                                 |
| ( الشيخ احمد حسن الباقورى )<br>( الشيخ احمد حسن الباقورى )<br>( أحمد بهجت )                                                                                                            | <ul> <li>قراءة في وثائق البهائية</li> <li>القرآن مأدبة الله للعالمين</li> <li>معانى القرآن بين الراوية والدراية</li> <li>الله في العقيدة الاسلامية</li> <li>الفاروق عمر بن الخطاب</li> <li>نحل العسل في القرآن والطب</li> </ul>                                                                                                                                                              |
| ( الشیخ احمد حسن الباقوری ) ( الشیخ احمد حسن الباقوری ) ( أحمد بهجت ) ( عبد الرحمن الشرقاری )                                                                                          | <ul> <li>قراءة فى وثائق البهائية</li> <li>القرآن مأدبة الله للعالمين</li> <li>معانى القرآن بين الراوية والدراية</li> <li>الله فى العقيدة الاسلامية</li> <li>الفاروق عمر بن الخطاب</li> </ul>                                                                                                                                                                                                 |
| ( الشیخ احمد حسن الباقوری ) ( الشیخ احمد حسن الباقوری ) ( أحمد بهجت ) ( عبد الرحمن الشرقاوی ) ( د . محمد البنبی )                                                                      | <ul> <li>قراءة في وثائق البهائية</li> <li>القرآن مأدبة الله للعالمين</li> <li>معانى القرآن بين الراوية والدراية</li> <li>الله في العقيدة الاسلامية</li> <li>الفاروق عمر بن الخطاب</li> <li>نحل العسل في القرآن والطب</li> </ul>                                                                                                                                                              |
| ( الشیخ احمد حسن الباقوری ) ( الشیخ احمد حسن الباقوری ) ( أحمد بهجت ) ( عبد الرحمن الشرقاوی ) ( د . محمد البنبی )                                                                      | <ul> <li>قراءة في وثائق البهائية</li> <li>القرآن مأدبة الله للعالمين</li> <li>معانى القرآن بين الراوية والدراية</li> <li>الله في العقيدة الاسلامية</li> <li>الفاروق عمر بن الخطاب</li> <li>نحل العسل في القرآن والطب</li> <li>التدين المنقوص</li> </ul>                                                                                                                                      |
| ( الشيخ احمد حسن الباقوری ) ( الشيخ احمد حسن الباقوری ) ( أحمد بهجت ) ( عبد الرحمن الشرقاوی ) ( د . محمد البنبی ) ( فهمی هويدی )                                                       | <ul> <li>قراءة في وثائق البهائية</li> <li>القرآن مأدبة الله للعالمين</li> <li>معانى القرآن بين الراوية والدراية</li> <li>الله في العقيدة الاسلامية</li> <li>الفاروق عمر بن الخطاب</li> <li>نحل العسل في القرآن والطب</li> <li>التدين المنقوص</li> <li>كتب سياسية وفكرية</li> <li>مالفات السويس</li> <li>محاربون ومفاوضون</li> </ul>                                                          |
| ( الشيخ احمد حسن الباقوری ) ( الشيخ احمد حسن الباقوری ) ( أحمد بهجت ) ( عبد الرحمن الشرقاری ) ( د . محمد البنبی ) ( فهمی هويدی ) ( محمد حسنين هيكل )                                   | <ul> <li>قراءة في وثائق البهائية</li> <li>القرآن مأدبة الله للعالمين</li> <li>معانى القرآن بين الراوية والدراية</li> <li>الله في العقيدة الاسلامية</li> <li>الفاروق عمر بن الخطاب</li> <li>نحل العسل في القرآن والطب</li> <li>التدين المنقوص</li> <li>كتب سياسية وفكرية</li> <li>ملفات السويس</li> <li>محاربون ومفاوضون</li> <li>نحن والعالم ونحن وانفسنا</li> </ul>                         |
| ( الشيخ احمد حسن الباقوری ) ( الشيخ احمد حسن الباقوری ) ( أحمد بهجت ) ( عبد الرحمن الشرقاری ) ( د . محمد البنبی ) ( فهمی هويدی ) ( محمد حسنين هيكل ) ( كمال حسن علی )                  | <ul> <li>قراءة في وثائق البهائية</li> <li>القرآن مأدبة الله للعالمين</li> <li>معانى القرآن بين الراوية والدراية</li> <li>الله في العقيدة الاسلامية</li> <li>الفاروق عمر بن الخطاب</li> <li>نحل العسل في القرآن والطب</li> <li>التدين المنقوص</li> <li>كتب سياسية وفكرية</li> <li>مالفات السويس</li> <li>محاربون ومفاوضون</li> <li>نحن والعالم ونحن وانفسنا</li> <li>المأزق العربى</li> </ul> |
| ( الشيخ احمد حسن الباقوری ) ( الشيخ احمد حسن الباقوری ) ( أحمد بهجت ) ( عبد الرحمن الشرقاوی ) ( د . محمد البنبی ) ( فهمی هویدی ) ( محمد حسنین هیکل ) ( كمال حسن علی ) ( ابراهیم نافع ) | <ul> <li>قراءة في وثائق البهائية</li> <li>القرآن مأدبة الله للعالمين</li> <li>معانى القرآن بين الراوية والدراية</li> <li>الله في العقيدة الاسلامية</li> <li>الفاروق عمر بن الخطاب</li> <li>نحل العسل في القرآن والطب</li> <li>التدين المنقوص</li> <li>كتب سياسية وفكرية</li> <li>ملفات السويس</li> <li>محاربون ومفاوضون</li> <li>نحن والعالم ونحن وانفسنا</li> </ul>                         |

SS

| ا <b>كتب</b> علمية وطبية                                                               |                                                                                                   |
|----------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>إيــــــــــــــــــــــــــــــــــــ</li></ul>                              | . ( د . محمد صادق صبور )                                                                          |
| ] معاجم وموسوعات                                                                       |                                                                                                   |
| <ul> <li>معجم مصطلحات الحاسبات الألكترونية</li> <li>الموسوعة المصورة للشباب</li> </ul> | ( مركز الأهرام للترجمة والنشر )<br>( ترجمة د . محمد أمين سليمان )<br>( ترجمة د . أحمد فؤاد باشا ) |
| <b>a</b> o                                                                             |                                                                                                   |

SS

رقم الايداع بدار الكتب

مطابع الأهرام التجارية القاهرة ـ مصر

من أهم اهتمامات الاستاذ الدكتور لويس عوض ـ بعد النقد الادبى ـ تاريخ الفكر . وقد صدرت له حتى الآن خمسة مجلدات في تاريخ الفكر المصرى الحديث من الحملة الفرنسية إلى عصر اسماعيل ، ومن عصر اسماعيل إلى ثورة 1919 .

وهو الآن يقدم دراسته الأولى عن تاريخ الفكر الأوربى الحديث في عصر الرنسانس المعروف بعصر النهضة الأوربية ، ليبين لنا الارتباط الوثيق بين ثورة الفكر الأوربي ونشأة الحضارة الغربية الحديثة . وقد بدأ بأعلام الأدب والفن والعلم والاستكشاف في إيطاليا من ماركوبولو إلى جاليليو .

والأعلام الذين يتناولهم هذا الكتاب هم:

| ( ۹ ) ليوناردو دافنشي | (۱) مارکو بولو             |
|-----------------------|----------------------------|
| لياني (١٠)            | (۲) دانتی الیجییری         |
| ( ۱۱ ) میکلانجلو      | ( ٣ ) بترارك               |
| ( ۱۲ ) إرازموس        | ( ٤ ) بوكاشيو              |
| ( ۱۳ ) چوردانو برونو  | ( ٥ ) مكيافيللي            |
| ( ۱٤ ) جاليليو        | ( ۲ ) لورنزو دی مدیتشی     |
| ( ۱۰ ) کامیانیللا     | ( V ) سافونارولا           |
|                       | ( ۸ ) بیکو دیللا میراندولا |

مركز الأهرام للترجمة والنشر مؤسسة الأهرام

التوزيع في الداخل والخارج: وكالة الأهرام للتوزيع ش الجلاء - القاهرة